
91

Karl Kraatz 
Die Formalität der formalen Anzeige als 
deren Prinzipialität: Die Allgemeinheit 

philosophischer Begriffe1 

Zusammenfassung: Die Funktion der formalen Anzeige ist die Vermittlung 
zwischen dem Begriff und der Sache. Diese Vermittlung muss als Konkreti-
sierung gedacht werden. In diesem Artikel wird versucht, die Formalität der 
formalen Anzeige als den spezifischen Allgemeinheitscharakter philosophi-
scher Begriffe und diese Formalität wiederum im Sinne ihrer Prinzipialität 
zu deuten. Ein formal anzeigender Begriff wäre demnach ein Begriff, der 
die Vollzugsrichtung für die Konkretion so prinzipiell wie möglich vorgibt, 
damit mit dieser Prinzipialität die Wiederholbarkeit und Nachvollziehbar-
keit der philosophischen Erkenntnisse verbürgt werden kann. Mit Blick auf 
Heideggers Vorlesung des Wintersemesters 1921/22 wird gezeigt, 1) dass 
Heidegger das Prinzipielle als das Sein des Seienden versteht, 2) dass es 
in der philosophischen Sprache um die Vermittlung zwischen dem Prinzi-
piellen der Begriffe und dem Konkreten der Dinge geht und 3) dass dieses 
Prinzipielle mit der Formalität der formalen Anzeige identifiziert wird. Be-
reits in dieser frühen Vorlesung sagt Heidegger für seine ganze Philosophie 
Entscheidendes über die notwendige Beziehung zwischen Ontologie und 
Sprachphilosophie.

Abstract: The function of the formal indication is the mediation between 
concept and thing. The mediation is the concretization of the concept. In this 
paper, it is shown that the formality of formal indications must be under-
stood as the specific generality (Allgemeinheitscharakter) of philosophical 
concepts. This formality is their principality (Prinzipialität). Accordingly, 
a formally indicating concept would be a concept which gives the direction 
for the concretion as principally as possible. A principality which secures the 

1	 Zuerst veröffentlicht in: Karl Kraatz, Das Sein zur Sprache bringen, Die formale 
Anzeige als Kern der Begriffs- und Bedeutungstheorie Martin Heideggers, Würz-
burg: Königshausen und Neumann, 2022. Der Text wurde für die Veröffentlichung 
in Eksistenz leicht angepasst. Vielen Dank an den Königshausen&Neumann Verlag 
für die freundliche Genehmigung der Wiederveröffentlichung.



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)92

repeatability and comprehensibility of philosophical insights. By discussing 
Heidegger’s lecture of the winter semester 1921/22, it is shown that 1) Hei-
degger understands the principality as the Being of beings, 2) that philosoph-
ical language is about the mediation between the principality of concepts and 
the concreteness of things; and 3) that this principality is identified with the 
formality of the formal indication. This early lecture is decisive for Heideg-
ger’s whole philosophy because it lays bare the necessary relation between 
ontology and philosophy of language.

摘要: 形式显示的功能是在概念和实事之间进行中介，而且这种中
介必须被思考为具体化。本文试图将形式显示的形式性设想为哲学概
念的某种特别的普遍特征，并反过来从其原则性出发解释这种形式
性。因此，一个形式显示着的概念是一个尽可能原则性地先行规定具
体化的实行方向的概念。这样一种原则性保证了哲学知识的可重复性
和可理解性。以海德格尔1921-1922年冬季学期的讲课稿为例，我们
将表明，原则性的东西乃是存在者的存在，在哲学语言中重要的是概
念的原则性和事物的具体性之间的中介，而这种原则性与形式显示的
形式性是相一致的。在这个早期的讲稿中，海德格尔已经说了一些对
他整个哲学具有决定性意义的东西，即关于存在论和语言哲学之间的
必然关联。

Keywords: Martin Heidegger, Formale Anzeige, Methodologie, Methode

Einleitung 

Für die Bedeutungs- und Begriffstheorie Heidegger ist das Wesentliche, 
dass zwischen dem Begriff und dem zu Begreifenden eine Vermittlung 

stattfinden muss. Die Allgemeinheit der Begriffe muss mit der Besonderheit 
und der Partikularität des zu Begreifenden vermittelt werden. Diese Vermitt-
lung findet statt im Vollzug, d.h. in einem gegenruinanten, gegen die Verfal-
lenheit des Lebens gerichteten Verhalten zum Seienden, in der dieses Seiende 
für den Vollzug (für das Verstehen) bestimmend werden kann. Die jeweiligen 
Vollzüge haben einen Allgemeinheitsanspruch nur innerhalb der Verallgemei-
nerung durch Sprache. Andererseits gilt, dass die jeweiligen Begriffe nur dann 
„geerdet“ sind und sich nur dann phänomenal bewähren können, wenn sie an 
einen Vollzug gebunden werden. Dieser Vollzug wird formal angezeigt.



93Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

Ich möchte in diesem Artikel versuchen, Heideggers Verständnis dieser 
Vermittlung näher zu beleuchten, indem ich auf die Allgemeinheit der phi-
losophischen Begriffe einen Blick werfe. Ich schlage vor, diese Allgemein-
heit als eine prinzipielle Allgemeinheit zu verstehen oder, in einem Wort, als 
deren Prinzipialität. Ich knüpfe damit an Heideggers eigene Ausführungen 
zum Begriff des „Prinzips“ an und an das, was er über die Allgemeinheit 
des Prinzipiellen gesagt hat. Weil das Prinzipielle von Heidegger explizit 
mit dem Formalen der formalen Anzeige in Beziehung gesetzt wird, ist man 
berechtigt, die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität zu 
deuten.2 Die Vollzugsrichtung wird prinzipiell vorgegeben, heißt: Inhaltlich 
wird nur auf die Bedingungen des Vollzugs (formal) hingewiesen, ohne da-
bei den tatsächlichen Vollzug vorwegzunehmen. Prinzipiell ist die Anzeige 
der Situation, weil es dabei um die Klärung der konstitutiven Voraussetzun-
gen geht.3 Diese konstitutiven Voraussetzungen sind solche des jeweiligen 
Bezuges auf Seiendes. Ich nähere mich dem Begriff des „Prinzipiellen“, der, 
wie ich meine, für Heideggers gesamte Philosophie entscheidend ist, indem 
ich zunächst, mit Heidegger mitgehend, die Allgemeinheit philosophischer 
Begriffe problematisiere. Ich beginne mit dem, was Heidegger die „transzen-
dentale ‚Allgemeinheit‘“ nennt. 

2	 Martin Heidegger, Phänomenologische Interpretationen zu Aristoteles. Einführung 
in die phänomenologische Forschung (Wintersemester 1921/22). Gesamtausgabe 
Band 61, hrsg. von Walter Bröcker und Käte Bröcker-Oltmanns. Frankfurt a.M.: 
Vittorio Klostermann, 1985, 20ff. Die Martin Heidegger Gesamtausgabe wird im 
folgenden zitiert mit „GA“. 

3	 Damit ist die „Anzeige der hermeneutischen Situation“ gemeint, über deren metho-
dische Funktion Heidegger vor allem im „Natorp-Bericht“ von 1922 spricht (Siehe: 
Martin Heidegger, Phänomenologische Interpretation ausgewählter Abhandlungen 
des Aristoteles zur Ontologie und Logik, GA 62, hrsg. von Günther Neumann, Frank-
furt a.M.: Klostermann, 2005). In Sein und Zeit heißt es dazu: „Jede Auslegung hat 
ihre Vorhabe, ihre Vorsicht und ihren Vorgriff. Wird sie als Interpretation ausdrückli-
che Aufgabe einer Forschung, dann bedarf das Ganze dieser »Voraussetzungen«, das 
wir die hermeneutische Situation nennen, einer vorgängigen Klärung und Sicherung 
aus und in einer Grunderfahrung des zu erschließenden »Gegenstandes«.“ Siehe: 
Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag, Neunzehnte Auf-
lage, 2006, 232.



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)94

1. Transzendentale Allgemeinheit in Sein und Zeit

Heidegger spricht an einer Stelle in Sein und Zeit von der „transzenden-
talen ‚Allgemeinheit‘“4 der Grundbegriffe, die ihre „eigene ontologische 
Bestimmtheit und Fülle“5 haben. Dies hieße, dass ein formal anzeigender 
Begriff, bspw. „Dasein“ oder „Sorge“, den jeweiligen Inhalt nur „transzen-
dental“ anzeigt, indem er die Bedingungen des Vollzuges vorgibt, denen der 
Einzelne im tatsächlichen Nachvollzug zu folgen hat. Eine Bedeutung von 
„transzendental“, die nicht für Erkenntnis-, sondern grundsätzlicher für Voll-
zugsbedingungen steht. Man kann diese Strategie im Gebrauch der Begriffe 
im gesamten Werk erkennen: Die einmal gewonnenen allgemeinen Begriffe 
verlangen eine „phänomenale Bewährung“ durch die Anzeige der Möglich-
keit der Konkretion durch einen Nachvollzug.6 Es stehen sich gegenüber: 
die Allgemeinheit der (ontologischen) Strukturen und Begriffe und die Be-
sonderheit der Phänomene, an denen diese Allgemeinheit im Nachvollzug 
aufgezeigt und abgelesen werden kann. Vermittelt werden beide durch die 
formale Anzeige der Möglichkeit der Konkretion durch den Nachvollzug. 

4	 Martin Heidegger, Sein und Zeit, 199–200: „Die transzendentale »Allgemeinheit« 
des Phänomens der Sorge und aller fundamentalen Existenzialien hat andererseits 
jene Weite, durch die der Boden vorgegeben wird, auf dem sich jede ontisch-welt-an-
schauliche Daseinsauslegung bewegt, mag sie das Dasein als »Lebenssorge« und 
Not oder gegenteilig verstehen.“

5	 Ebd., 200.
6	 Ebd., 252: „Und wenn gar das Sein zum Ende die existenziale Möglichkeit bieten 

sollte für ein existenzielles Ganzsein des Daseins, dann läge darin die phänomena-
le Bewährung für die These: Sorge ist der ontologische Titel für die Ganzheit des 
Strukturganzen des Daseins. Für die volle phänomenale Rechtfertigung dieses Sat-
zes reicht jedoch eine Vorzeichnung des Zusammenhanges zwischen Sein zum Tode 
und Sorge nicht aus. Er muß vor allem in der nächsten Konkretion des Daseins, 
seiner Alltäglichkeit, sichtbar werden.“ Siehe auch, ebd., 255: „Während zuvor die 
Untersuchung von der formalen Vor-zeichnung der ontologischen Struktur des Todes 
zur konkreten Analyse des alltäglichen Seins zum Ende überging, soll jetzt in um-
gekehrter Wegrichtung durch ergänzende Interpretation des alltäglichen Seins zum 
Ende der volle existenziale Begriff des Todes gewonnen werden.“



95Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

Bei der Formalität der formalen Anzeige handelt es sich um eine Art von 
Formalität, die einen Bezug zum Konkreten in sich trägt. Sie ist Aufforde-
rung und Anleitung zur Konkretisierung. Ihre Formalität ist weder die All-
gemeinheit der Gattungsbegriffe noch die der Formalisierung und auch nicht 
die der Husserlschen Eidetik.7 Heidegger spricht von der „transzendentalen 
‚Allgemeinheit‘“ und problematisiert die Art der Allgemeinheit des Seins-
begriffes, indem er betont, dass diese die Allgemeinheit der Gattungsbegrif-
fe übersteige.8 In Abgrenzung zu einer „freischwebenden Spekulation über 
allgemeinste Allgemeinheiten“ stellt Heidegger die (rhetorische) Frage, ob 
nicht die Frage nach dem (Begriff von) Sein die „prinzipiellste und konkre-
teste Frage zugleich“9 sei. Kann man daraus schließen, dass es möglich wäre, 
das Prinzipielle und das Konkrete zusammenzudenken? Ist es tatsächlich so, 
wie es in Bezug auf die formale Anzeige angedeutet wurde, dass es dabei um 
deren Vermittlung geht? Um die prinzipielle Vorgabe der Vollzugsrichtung 
für die Konkretisierung?10

7	 Vgl. Martin Heidegger, GA 61, 33: „Um den Sinn ganz zu erfassen, bedarf es der 
radikalen Interpretation des »Formalen« selbst: existenzieller Sinn des Formalen. 
Gegensatz ist nicht »material«, stofflich zufällig. Formal ist auch nicht gleich eide-
tisch; dessen Verwendung in der Deutung des generell Allgemeinen ist überhaupt 
problematisch in der Phänomenologie. »Formal« gibt den »Ansatzcharakter« des 
Vollzugs der Zeitigung der ursprünglichen Erfüllung des Angezeigten.“

8	 Martin Heidegger, Sein und Zeit, 3: „Die »Allgemeinheit« des Seins »übersteigt« 
alle gattungsmäßige Allgemeinheit. »Sein« ist nach der Bezeichnung der mittelalter-
lichen Ontologie ein »transcendens«. Die Einheit dieses transzendental »Allgemei-
nen« gegenüber der Mannigfaltigkeit der sachhaltigen obersten Gattungsbegriffe hat 
schon Aristoteles als die Einheit der Analogie erkannt.“

9	 Ebd., 9. Aufgrund von Heideggers Vollzugstheorie der Bedeutung gibt es zwischen 
dem anzeigenden Begriff und der angezeigten Sache zwar immer noch einen Un-
terschied. Die formalanzeigenden Begriffe haben jedoch aufgrund ihrer Formalität 
(prinzipielle Vorgabe der Vollzugsrichtung) einen Bezug zum Konkreten. Heideg-
gers formale Anzeige ist so gesehen immer auch als Kritik des Nominalismus zu 
deuten bzw. als Versuch, die Allgemeinheit der philosophischen Begriffe gegenüber 
anderen Arten der Verallgemeinerung abzugrenzen. 

10	 Bei Gadamer finden sich Bemerkungen, dass auch für ihn, angeregt durch sein Stu-
dium bei Heidegger, die Frage nach der Möglichkeit der Konkretion des Allgemei-
nen das zentrale Problem wurde. Er spricht vom „alten metaphysischen Problem der 
Konkretion des Allgemeinen“. Siehe: Hans-Georg Gadamer, „Zwischen Phänome-



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)96

Dafür spräche auch, was Heidegger zur Erklärung der Allgemeinheit 
des Seinsbegriffes an einer anderen Stelle sagt:

„Das Sein als Grundthema der Philosophie ist keine Gattung eines Sei-

enden, und doch betrifft es jedes Seiende. Seine »Universalität« ist höher 

zu suchen. Sein und Seinsstruktur liegen über jedes Seiende und jede 

mögliche seiende Bestimmtheit eines Seienden hinaus. Sein ist das tran-

scendens schlechthin. Die Transzendenz des Seins des Daseins ist eine 

ausgezeichnete, sofern in ihr die Möglichkeit und Notwendigkeit der 

radikalsten Individuation liegt. Jede Erschließung von Sein als des tran-

scendens ist transzendentale Erkenntnis. Phänomenologische Wahrheit 

(Erschlossenheit von Sein) ist veritas transcendentalis. […] Philosophie 

ist universale phänomenologische Ontologie, ausgehend von der Herme-

neutik des Daseins, die als Analytik der Existenz das Ende des Leitfadens 

alles philosophischen Fragens dort festgemacht hat, woraus es entspringt 

und wohin es zurückschlägt.“11

Erklärt sich mit Hinblick auf die Funktionsweise der formalen Anzeige nicht 
auch diese schwer zu verstehende Passage, in der Heidegger die „Universa-
lität“ des Seins als Grundthema der Philosophie mit der Notwendigkeit der 
Individuation in Beziehung setzt? Was ist die Individuation anderes als die 
Vereinzelung, die wir im Zusammenhang mit den gegenruinanten Charak-
ter der Angst detailliert besprochen hatten?12 Die durch den gegenruinanten 
Vollzug ermöglichte Durchsichtigkeit könnte meines Erachtens überzeugend 
als Durchsichtigkeit der konstitutiven Bedingungen und damit eben auch als 
Durchsichtigkeit des Seins des Seienden erklärt werden.13 Es handelt sich 

nologie und Dialektik: Versuch einer Selbstkritik (1985)“, in: Gesammelte Werke, 
Band 2, Hermeneutik II, Tübingen: Mohr Siebeck, 1987, 22. Vielen Dank an Wang 
Hongjian für diesen Hinweis.

11	 Martin Heidegger, Sein und Zeit, 38.
12	 Verwiesen wird hier auf die Rekonstruktion der Notwendigkeit der Gegenruinanz in 

Karl Kraatz, Das Sein zur Sprache bringen, 93-125.
13	  Zum Begriff „Durchsichtigkeit“, siehe Martin Heidegger, Sein und Zeit, 146.



97Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

dabei um die Durchsichtigkeit der durch die Entschlossenheit gewonnenen 
faktischen Situation.14 Dies hieße, dass transzendentale Erkenntnis (als Er-
schließung des Seins) nur in einem vereinzelnden gegenruinanten Vollzug 
möglich wäre: 

„Die Transzendenz des Seins des Daseins ist eine ausgezeichnete, sofern 

in ihr die Möglichkeit und Notwendigkeit der radikalsten Individuation 

liegt. Jede Erschließung von Sein als des transcendens ist transzenden-

tale Erkenntnis.“15

2. Metaphysische Allgemeinheit nach Sein und Zeit

Nach Sein und Zeit, in den fast zehn Jahren, in denen Heidegger noch ver-
sucht, dem Begriff „Metaphysik“ eine positive Bedeutung abzugewinnen 
(bevor er die Geschichte der Metaphysik mit der Geschichte der Seinsver-
gessenheit gleichsetzt), spricht Heidegger bezüglich der Allgemeinheit onto-
logischer Interpretationen auch von „metaphysischer Allgemeinheit“: 

„die echte metaphysische Allgemeinheit schließt die Konkretion nicht 

aus, sondern ist in einer Hinsicht das Konkreteste, wie schon Hegel ge-

sehen, wenngleich übersteigert hat. […] Je radikaler der existenzielle 

Einsatz, um so konkreter der ontologisch-metaphysische Entwurf.“16

Die echte metaphysische Allgemeinheit als das „Konkreteste“ – dieser Satz 
steht für den Grundgedanken der Begriffs- und Bedeutungstheorie Heideg-
gers: für den Versuch der Vermittlung zwischen dem Allgemeinen der Be-

14	 Vgl. Martin Heidegger, Sein und Zeit, 299.
15	 Ebd., 38.
16	 Martin Heidegger, Metaphysische Anfangsgründe der Logik im Ausgang von Leib-

niz, GA 26, hrsg. von Klaus Held, Frankfurt a.M.: Klostermann, 3. Auflage, 2007, 
176–177. Der Abschnitt beginnt mit: „Im Hinblick auf die metaphysische Neutralität 
und Isolierung des Daseins muß nun gerade die ontologische Interpretation seiner 
Strukturen konkret sein; die Neutralität ist keineswegs identisch mit der Unbe-
stimmtheit eines vagen Begriffes von einem Bewußtsein überhaupt; die echte meta-
physische Allgemeinheit […]“.



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)98

griffe und dem Konkreten des Besonderen durch die formale Anzeige der 
Vollzugsrichtung. Eine Konkretion, die nicht allein „subjektiv“ ist im Sinne 
einer „Konkretion durch das Subjekt“. Das Subjekt ist nicht der alleinige 
Grund der Konkretion. Dem Subjekt wird formal (prinzipiell) nur die Rich-
tung gezeigt, in der die Konkretion gehabt werden kann oder in der sie statt-
findet. Man könnte genauer sagen: Die Konkretion „ereignet sich“ innerhalb 
dieses (gegenruinanten) Vollzuges. 

Ob wir von transzendentaler Allgemeinheit sprechen, prinzipieller Allge-
meinheit, höherer Allgemeinheit, metaphysischer Allgemeinheit oder von 
konkreter Allgemeinheit – was deutlich geworden ist, ist, dass hier ein grö-
ßerer Problembereich angezeigt ist, der über Heidegger hinausreicht und der 
meines Erachtens zu einer erneuten Auseinandersetzung mit Aristoteles auf-
fordert. Aufgefordert sind wir, über die Möglichkeiten verschiedener Arten 
der Verallgemeinerung nachzudenken. Heideggers Kritik der neuzeitlichen 
Wissenschaften ist im Grunde auch der Versuch, den Begriff des Allgemei-
nen vor seiner wissenschaftlich-theoretischen Vereinnahmung zu bewahren. 
Ich neige dazu, unter Heideggers Begriff der „Allgemeinheit“ deren Prin-
zipialität zu verstehen. Als „Inbegriff“ der Prinzipialität der Philosophie 
Heideggers könnte dann der Begriff „Sein“ gelten. So ließe sich jedenfalls 
aus den Ausführungen zur Allgemeinheit des Seinsbegriffs aus Sein und Zeit 
schließen.

In Bezug auf die formale Anzeige schlägt sich die Prinzipialität der Philo-
sophie Heideggers in der prinzipiellen Vorgabe der Vollzugsrichtung nieder. 
Sie wäre in diesem Fall im Sinne einer Ermöglichung zu verstehen: posi-
tiv durch die Explikation der konstitutiven Bedingungen und negativ durch 
die Abwehr der Vorwegnahme des jeweiligen Vollzuges (als Abwehr des 
einstellungsmäßigen Bezuges, als Abwehr der Objektivierungstendenzen). 
Die prinzipielle Vorgabe der Vollzugsrichtung dient zugleich als Aufforde-
rung zur Verwandlung des uneigentlichen Habens der Begriffsbedeutung 
(„Undurchsichtigkeit“) in das eigentliche Haben („Durchsichtigkeit“). Die 
Verwandlung ins Eigentliche ist die Ermöglichung der Durchsichtigkeit, in-



99Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

nerhalb der es zur Konkretion (die „Ein-bildung in das volle Phänomen“) 
kommen kann.17 Die formale Anzeige dient dem Sehen- und Seinlassen der 
Phänomene. Sie bringt die Sache des Denkens zur Sprache.

3. Die Prinzipialität der Philosophie: Prinzipielle Definitionen als 
formale Anzeigen des Seins des Seienden

Heidegger selbst spricht über die Prinzipialität der Begriffe in der für die 
Methodologie Heideggers so wichtigen Vorlesung des Wintersemesters 
1921/22.18 Unter der Überschrift „Die Verkennung des Sinnes von ‚Prin-
zip‘“ thematisiert Heidegger, in welcher Weise es in der Philosophie um das 
Prinzipielle und um prinzipielle Definitionen gehen muss. Als „prinzipielle 
Definition“ versteht Heidegger die Festlegung der Bedeutung eines formal 
anzeigenden Begriffes, womit betont wird, dass prinzipielle Definitionen zu-
gleich formale Anzeigen sind.19

„Die philosophische Definition ist eine prinzipielle, so zwar, daß Philo-

sophie keine »Sache« ist; »prinzipielles Haben«. Also muß sie »anzei-

gend« sein: worauf es ankommt; das ist nur eine schärfere Explikation 

des spezifischen Prinzipcharakters; eine Vor-»kehrung« nach –,  daß 

ich mich nicht »kehre« an den Gehalt. Sie ist »formal« anzeigend, der 

»Weg«, im »Ansatz«. Es ist eine gehaltlich unbestimmte, vollzugshaft 

bestimmte Bindung vorgegeben.“20 

17	 Vgl. Martin Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik, GA 29/30, hrsg. von 
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M.: Klostermann, 3. Auflage, 2004, 
428–429.

18	 Martin Heidegger, GA 61, 57: „Es wurde schon gezeigt, daß der Sinn von »Prinzip« 
nicht ohne weiteres klar ist, daß es Prinzipien verschiedenen Prinzipcharakters gibt. 
Prinzipien erkennen, braucht noch nicht prinzipielles Erkennen zu sein; und es ist 
gerade für uns Problem, die formal anzeigende Bestimmung hinsichtlich des Phi-
losophierens als prinzipiell erkennendes Verhalten radikal zu fassen, den Sinn des 
Erkennens als eines prinzipiellen voll zu bestimmen.“

19	 Vgl. ebd., 32.
20	 Ebd., 19–20. Siehe auch, ebd., 16: „Die Prinzipien spielen in der Philosophie eine 

andere und entscheidendere Rolle als in den einzelnen Wissenschaften.“



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)100

Dass die philosophische Definition als prinzipielle anzeigend sein muss und 
dass dazu zugleich eine „Vor-kehrung“ gehört, die eine Festlegung auf den 
Gehalt verhindert – das alles gehört zur Struktur der formalen Anzeige. Auch 
dass die formale Anzeige im Ansatz den „Weg“ vorgibt, dass deren Gehalt 
unbestimmt, aber dennoch eine Bindung für den Vollzug vorgegeben wird – 
das alles ist über die formale Anzeige hinreichend bekannt. Mich interessiert 
an Heideggers Ausführungen hier primär die Erklärung der philosophischen 
Definitionen in Hinblick auf deren Prinzipialität. Was ist das Prinzipielle für 
Heidegger? Was ist ein Prinzip? Heidegger antwortet: „Prinzip ist das, von 
wo ausgehend etwas in seiner Weise ‚ist‘, das, wovon alles abhängt“21. Diese 
Erklärung steht in der Mitte einer längeren Passage, in der das Prinzipielle 
erneut mit der formalen Anzeige in Beziehung gesetzt wird:

„daß mithin in der Bestimmung des Begriffes der Philosophie etwas 

Prinzipielles zur Sprache kommen muß (Prinzip ist das, von wo aus-

gehend etwas in seiner Weise ‚ist‘, das, wovon alles abhängt); daß der 

Gegenstand also in der Definition so zu geben ist, daß von dem so be-

stimmten ‚das andere‘ abhängt; so zu geben, daß er als prinzipieller ge-

habt wird, im Fortgang der echten Aneignung prinzipiell gehabt werden 

kann.“22

Ich möchte an diesem Zitat zunächst die uns bekannten, wesentlichen Punkte 
betonen: Der Gegenstand ist in der Definition so zu geben, dass er „im Fort-
gang der echten Aneignung prinzipiell gehabt werden kann“. Es ist dies eine 
kurze und deutliche Erklärung der Funktionsweise der formalen Anzeige. 
Aber schauen wir genauer auf Heideggers Erklärung des Prinzips als das, 
„von wo ausgehend etwas in seiner Weise ‚ist‘, das, wovon alles abhängt“. 
Besonders die erste Hälfte dieses Satzes ist interessant, weil hier das Prin-
zip als ein ontologisches Prinzip verstanden wird: Das Prinzipiieren ist eine 
Bestimmung des Seins des Seienden. Heidegger unterstreicht dies, wenn er 

21	 Ebd., 21.
22	 Ebd., 21.



101Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

sagt: „das Sein, der Seinssinn, ist das philosophisch Prinzipielle jedes Sei-
enden“23. In der zweiten Hälfte kommt mit der Betonung der Abhängigkeit 
so etwas wie ein Fundierungsverhältnis zum Ausdruck. Vom „Seinsprinzip“, 
wenn wir es so nennen dürfen (Heidegger selbst spricht später von „Prin-
zip-Seinsfunktion“24), „hängt alles ab“. Allerdings handelt es sich dabei 
nicht um „das Sein schlechthin“, als Bestimmungspol aller Disjunktionen 
des Seins in die verschiedenen Seinsweisen, um welches es später in der 
Fundamentalontologie in Sein und Zeit gehen wird. Heidegger vermeidet die 
Rede vom „Sein als solchem“ und erklärt, dass der Gegenstand in der prin-
zipiellen Definition als das Prinzip seines Habens fungiert. Es geht demnach 
beim Prinzip des Gegenstandes um dessen Sein.

„Und was ist für solches Seiendes an sich das Prinzipielle? Was ist das, 

worauf es bei Seiendem als solchem letztlich ankommen kann? Das 

Sein, oder bestimmter, im Hinblick auf die Weise, wie solches »Sein« 

faßbar ist: der »Seinssinn«. Es ist ausdrücklich im Auge zu behalten: das 

Sein, der Seinssinn, ist das philosophisch Prinzipielle jedes Seienden; 

es ist aber nicht sein »Allgemeines«, die oberste Gattung, was Seiendes 

als besondere Fälle unter sich hätte. Das Sein ist nicht der umfassendste 

Bereich für jedes und alles Seiende, »oberste Region«.“25

Wir müssen betonen, dass der Gegenstand nicht „an sich“ als Prinzip fun-
giert, sondern nur „in und für“ das Haben, d.h. innerhalb des Gegenstandsbe-
zuges. Heidegger spricht davon, dass die prinzipielle Definition den Gegen-
stand so geben müsse, dass dessen Wiesein als Prinzipsein fungieren könne; 
von dort aus bestimme sich das „eigentliche Wassein“ des Gegenstandes. Für 
das Verständnis dieser Passagen ist es wichtig, beim „Wiesein“ im vorhinein 
an den Bezugssinn zu denken, der bestimmend dafür ist, wie der Gegenstand 
„gehabt“ wird. Das Wassein ist demgegenüber das noematische, das gehalt-

23	 Ebd., 58.
24	 Ebd., 31.
25	 Ebd., 58.



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)102

liche Moment. Den für die Phänomenologie so zentralen Gedanken, dass 
sich das Wassein nur vom Wiesein aus verstehen lässt, drückt Heidegger 
aus, indem er sagt, dass sich vom Wiesein aus das „eigentliche Wassein“ des 
Gegenstandes bestimmen lassen muss. 

Aber mir scheint, dass Heidegger (erneut) die (Husserlsche) noema-
tisch-noetische Analyse sprengt, wenn er darauffolgend von einem „Wo-
für“ spricht und das Wiesein an dieses Wofür zurückbindet. Heidegger sagt: 
Aus der Beziehung vom Wiesein auf das Wassein müsse das Verstehen die 
„Verweisung“ nehmen können auf das „Wofür“, nämlich „für was der Ge-
genstand Prinzip ist“26. In dieser Verweisung, so Heidegger, werde erst ver-
ständlich, wie der Gegenstand für das Was als Prinzip fungiert. Wir haben 
es demnach bei der prinzipiellen Definition zunächst mit einer Verweisung 
zu tun vom Wofür (wofür der Gegenstand Prinzip ist) zum Wiesein (Wie der 
Gegenstand Prinzip ist). In diesem vom Wofür bestimmten Wiesein zeigt 
sich wiederum erst, das wurde vorher betont, das Wassein eigentlich (was 
der Gegenstand ist). Wir können stattdessen auch sagen: Das noematische 
Element des Gegenstandsbezuges bestimmt sich aus einer Verweisung von 
der Noesis auf ein Wofür.27 Aber was ist dieses Wofür?

„Soll das Haben prinzipiell sein, muß der Gegenstand der philosophi-

schen Definition formal anzeigend zum Verstehen kommen. Das Prinzi-

pielle ist so zu erfassen, daß es in seiner Prinzipfunktion erfaßt ist, vor-

verstanden ist in seinem wofür es und wie es Prinzip ist. Das Wofür ist 

aber selbst nur formal angezeigt. Das Wofür bedarf der eigentlichen, fak-

tischen Konkretion, der eigentlichen Zueignung, in welcher Aneignung 

selbst erst das Prinzip voll als Prinzip fungierend sich geben kann.“28

26	 Ebd., 23.
27	 Es liegt meines Erachtens nahe, bei diesen drei Begriffen an Heideggers Analyse der 

Urstruktur und an seine Bestimmung der drei Sinnrichtungen zu denken: Der Ge-
haltssinn steht für das Wassein, der Bezugssinn steht für das Wiesein und das Wofür 
steht für den Vollzugs- oder Zeitigungssinn. Vielleicht gelingt es, diese Beobachtung 
durch das Folgende zu untermauern.

28	 Ebd., 59.



103Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

Das Wofür weist demnach über das rein Noetische hinaus auf die Konkreti-
on, d.h. auf einen Zusammenhang mit dem jeweiligen Lebensvollzug. Wir 
haben es genau mit demselben Sachverhalt zu tun, der sich in einer früheren 
Vorlesung bereits gezeigt hat, wo Heidegger neben dem Bezugs- und dem 
Gehaltssinn in seiner Analyse der Sinnrichtungen zusätzlich von einem Voll-
zugssinn spricht; davon, dass es neben der Analyse des Bezugssinnes (wie 
ein Gegenstand gehabt wird, die Noesis), auch auf die Analyse des Vollzuges 
dieses Bezugssinnes ankäme. Für die prinzipielle, formal anzeigende Defi-
nition heißt das: 

„Soll also das Haben prinzipiell sein, das bei sich selbst sein, worauf es 

für es, im Hinsehen auf das Prinzip, ankommt (als Erkennen und zwar 

gerade prinzipiell), dann ist als entscheidend für das Haben des Gegen-

standes (der Definition) angezeigt: das Sein des Habens, und zwar das 

Sein des Habens des erkennenden Verhaltens zum Seienden als Sein. 

Das eigentliche Haben aber eines Verhaltens qua Verhalten ist ein Wie 

seines Vollzugs. Entscheidend ist also das Sein des Vollzugs (Zeitigung, 

das Historische).“29 

Machen wir uns deutlich, um was es bei diesen Überlegungen zur prinzipi-
ellen, formal anzeigenden Definition geht. Die prinzipielle Definition muss 
anzeigen, wie der Gegenstand „eigentlich gehabt“, d.h. philosophisch ver-
standen werden kann. Indem wir in einem anderen Kapitel auf die Vorle-
sung des WS 1929/30 und auf den Begriff „Verwandlung“ verwiesen, haben 
wir gezeigt, wie ihr das gelingt. Hier, in der Vorlesung des WS 1921/22, 
erklärt Heidegger denselben Sachverhalt, indem er von einer Verweisung 
vom Wassein (Gehalt) auf das Wiesein (Bezug) spricht und beide wiederum 
im Verhalten als Wie des Vollzuges verankert. 

Könnte man die phänomenologische Konstitutionsanalyse Husserls nicht 
auch im Sinne der Aufklärung der Beziehung zwischen Gehalts- und Be-
zugssinn verstehen? Der Schritt über Husserl hinaus geschieht in der Beto-

29	 Ebd., 60.



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)104

nung des Vollzuges – etwas, das Heidegger auch als den Schritt vom Haben 
zum Verhalten erklärt. Von Heidegger wird hervorgehoben, dass sich der 
Bezug vom Vollzug aus bestimmt: „Das eigentliche Haben aber eines Ver-
haltens qua Verhalten ist ein Wie seines Vollzugs. Entscheidend ist also das 
Sein des Vollzugs (Zeitigung, das Historische).“30 Wenn Heidegger vorträgt, 
dass das Wiesein erst aus dem Wofür verständlich wird, scheint er die imma-
nente Bewusstseinsanalyse zu sprengen in die Richtung der Aufklärung des 
faktischen, konkreten Vollzuges. Das Wofür steht für die Zeitigung und für 
das Historische – für den Ort, an dem sich die Konkretisierung der Formali-
tät der formalen Anzeige ereignet. Heidegger sagt deutlich, dass die prinzi-
pielle Definition an ein Verhalten gebunden sei, an ein Verhalten zum Sein 
des Seienden. Nicht der Bezug stünde für das „eigentliche Haben“, sondern 
dieses eigentliche Haben sei nur, was es ist, als ein „Wie seines Vollzugs“. 
Entscheidend sei nicht nur der Bezug (nicht allein die Analyse des Noeti-
schen), sondern das „Sein des Vollzugs (Zeitigung, das Historische)“31. 

Wir haben es hier meines Erachtens mit einer wichtigen Weichenstellung 
zu tun, die man als Kritik an Husserl und auch als eine Radikalisierung der 
Transzendentalphilosophie deuten könnte. Zwei Dinge möchte ich hervorhe-
ben: Zunächst, dass Heidegger betont, dass es bei prinzipiellen Definitionen 
um das Sein des Seienden geht. Heidegger fällt damit nicht in eine vorkri-
tische Ontologie (Metaphysik) zurück. Er spricht nämlich von diesem Sein 
als Prinzip „in und für das Haben“, d.h. innerhalb des Gegenstandsbezuges. 
Es ist dies meines Erachtens der Versuch, die konkrete Gegenständlichkeit 
innerhalb des Bezuges bestimmend werden zu lassen. Prinzipielle Definitio-
nen zeigen den Gegenstand deshalb so an (nämlich formal), dass er in seinen 
konstitutiven Momenten (in seinem Sein) gehabt werden kann.

„Eine prinzipielle Definition gibt den Gegenstand als Prinzip. Prinzip ist 

er nur im Sein des Wofür, d. h. als Prinzip gehabt nur, wenn er nicht und 

30	 Ebd., 60.
31	 Ebd., 60.



105Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

das Prinzip nicht Thema sind, sondern wenn sie so ist, daß er als Prinzip 

gehabt, bzw. das Haben so ansetzt, daß die Tendenz dieser Vollzugsrich-

tung wach wird, das Verstehen also diese Direktion nimmt, das Haben 

»prinzipiell ist«, an das Prinzip qua Prinzip sich haltend.“32

An das „Prinzip qua Prinzip sich haltend“ – meines Erachtens kann man 
dies verstehen als „an das Sein qua Sein des Gegenstandes sich haltend“. 
Es geht demnach bei den prinzipiellen Definitionen, und das heißt auch bei 
formal anzeigenden Begriffen, um das Sein des jeweiligen Seienden: „Der 
Gegenstand der Philosophie, Seiendes als Sein, bestimmt von sich aus (Prin-
zipfunktion) das Verhalten mit. Als prinzipielles kommt es bei ihm auf sein 
Sein an.“33

Der Grundgedanke der formalen Anzeige in der frühen Fassung des WS 
1921/22 lautet, dass es bei philosophischen (prinzipiellen) Definitionen auf 
das Sein des Gegenstandes ankomme, d.h. darauf, den Gegenstand so anzu-
zeigen, dass dessen Sein für das Was innerhalb des Vollzuges bestimmend 
werden kann. Man könnte dies als das ontologische Grundprinzip der Be-
griffstheorie Heideggers bezeichnen. Das Sein des Gegenstandes ist nichts 
Subjektives und auch nichts rein Objektives. Diese Art des Sprechens geht 
an der Sache vorbei. Das Sein des Gegenstandes, das in der philosophischen 
Definition bestimmend werden soll, ist das sich im Verhalten zum Gegen-
stand erst Ereignende. Die Immanenz des Bewusstseins ist gebrochen durch 
die Betonung des Vollzugssinnes. Er steht für die Zeitigung und für das 
Historische und ist deshalb nicht wieder eine subjektive Veranstaltung. Der 
Vollzug ist subjektiv nur als vom Subjekt Vollzogener. Aber was vollzogen 
wird, ist nichts Subjektives. Das Subjekt ist nicht der Grund des Vollzuges.34 

32	 Ebd., 23.
33	 Ebd., 60.
34	 Martin Heidegger, Sein und Zeit, 285: „Das Dasein ist nicht insofern selbst der 

Grund seines Seins, als dieser aus eigenem Entwurf erst entspringt, wohl aber ist 
es als Selbstsein das Sein des Grundes. Dieser ist immer nur Grund eines Seienden, 
dessen Sein das Grundsein zu übernehmen hat.“



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)106

Im Grunde sind damit schon alle Momente der formalen Anzeige und der 
Transzendentalphilosophie Heideggers („Transzendentalontologie“) vor-
weggenommen. Sie werden insbesondere in der Auseinandersetzung mit 
Kant in den darauffolgenden Jahren systematisch entwickelt. Die Vorlesung 
des WS 1921/22 ist aus vielen Gründen faszinierend und für die Philosophie 
Heideggers von zentraler Bedeutung. 

Die zweite Besonderheit ist – das klang dabei bereits an –, dass es Hei-
degger nicht bei der rein immanenten Analyse des Bezugssinnes belässt, 
sondern diese erweitert durch das sich im Vollzugssinn zeigende Konkrete. 
Er spricht dabei 1. von der Verweisung vom Wiesein auf das Wofür, 2. von 
einem Haben als ein Verhalten oder auch 3. vom Bezug als Moment des 
Vollzuges.35 Bei prinzipiellen Definitionen ginge es, so Heidegger, darum, 
etwas so anzuzeigen, dass das Sein des Seienden im Verhalten für den Ge-
genstandsbezug bestimmend werden kann.

„Wenn Philosophie etwas ist, wobei es auf die Konkretion irgendwie 

entscheidend mit ankommt, dann muß ihre prinzipielle Definition eine 

solche sein, daß sie in sich selbst die Verweisung auf die Konkretion bei 

sich trägt, so zwar, daß das Verstehen der Definition nach seinem eigenen 

Vollzugs- und Zeitigungssinn in die Konkretion führt. Das ist aber nur 

die Explikation der Aufgabe einer prinzipiellen Definition, auf die wir 

schon gestoßen sind. […] Anzeigend: das Konkrete muß als das, wofür 

das Prinzip »ist«, zugeeignet werden: dahin ist zu gehen!“36

Der letzte Satz dieses Zitats ist besonders wichtig. Er könnte als der Grund-
satz der Begriffstheorie Heideggers bezeichnet werden. Nicht darum ginge 
es, das Konkrete „an sich“ oder „unmittelbar“ zuzueignen (diese Möglichkeit 
ist Illusion), sondern um eine Aneignung, die vermittelt ist über das Prinzip. 
Wenn wir statt „Prinzip“ nun mit Heidegger sagen, es geht dabei um das 

35	 Siehe dazu: Martin Heidegger, Sein und Zeit, 256: „Ursprünglich besagt Wahrheit 
soviel wie Erschließendsein als Verhaltung des Daseins.“

36	 Martin Heidegger, GA 61, 30–31.



107Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

Sein – im Sinne von: „von wo aus etwas ist“ – dann können wir schließen: 
Das Konkrete muss vermittelt über seine konstitutiven Momente zugeeignet 
werden; oder auch: Das Konkrete muss in seinem Sein zugeeignet werden. 
Darauf zielt die Begriffstheorie Heideggers. Sie zeichnet der Versuch aus, 
das Sein des jeweiligen Seienden durch Sprache sichtbar und verstehbar zu 
machen. Sie ist die Methode, mit der das Sein zur Sprache gebracht werden 
kann.

Wenn Heidegger das Verhalten betont und wiederholt auf die Bedeutung 
des Vollzuges verweist, dann sehen wir darin die Bestätigung, dass die Be-
deutung erst eigentlich innerhalb dieses Verhaltens gewonnen und gehabt 
werden kann. Es ist dies der „performative Aspekt“ des philosophischen 
Verstehens. Er gehört zur Vermittlung, die innerhalb des Verhaltens statt-
findet oder genauer: die sich innerhalb des Verhaltens ereignet. Es handelt 
sich um eine Vermittlung zwischen der Allgemeinheit der Begriffe und der 
Konkretheit der Dinge. Wir sagen wiederholt „sich ereignet“, nicht nur, um 
damit eine Distanz herzustellen zu rein autonomistischen Subjekttheorien, 
bei denen das Subjekt als Grund der eigenen Bezüge fungiert. Sondern auch, 
um damit der Kontinuität in Heideggers Denken Ausdruck zu verleihen. Das 
Sich-ereignen ist nicht nur Anspielung, sondern Zeichen für das spätere Er-
eignis des Seins, welches das Grundthema Heideggers Spätphilosophie sein 
wird. Es wird dann nicht mehr primär um das Seiende in seinem Sein gehen 
(Sachen im Plural), sondern um das Sein im Singular, das Sein als solches. 
Die späte Philosophie Heideggers konzentriert sich um die eine Sache dieses 
Denkens und versucht sie zur Sprache zu bringen.

Wenn wir von der Performativität des Verstehens sprechen, meinen wir 
damit keine rein subjektive Veranstaltung. Keine „Performance“ des Sub-
jekts, als sei die Entformalisierung der formal anzeigenden Definitionen nur 
Sache des subjektiven Beliebens. Die Performativität ist die (bildende, me-
diale) „Ein-bildung“, in der die Phänomene bestimmend werden können.37 

37	 Vgl. das 11 Kapitel aus dem IV. Teil des Buches, aus dem dieser Text stammt. Dort 
wird der mediale Sinn der Ein-bildung näher erläutert. Siehe: Karl Kraatz, Das Sein 



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)108

Heidegger beschreibt dies im Wintersemester 1921/22 wie folgt:

„Beziehung ganz originärer und radikaler Art (nicht Einstellung und 

Erfassen, Besprechen, sondern so, daß es sogar und gerade durch das 

Erfassen »ist«, was es erfaßt, und erfaßt, was es »ist«). Das Verstehen 

dieser Definition muß sie als anzeigende nehmen. Der Gehalt ist ein sol-

cher, dessen Aneignung eine eigene konkrete Vollzugsaufgabe ist. Der 

Anzeige folgen, heißt, diese konkrete Aufgabe in den Blick bringen; dem 

nachgehen, daß es dabei auf etwas ankommt, und worauf es ankommt. 

Dieses Worauf ist selbst schon angezeigt: der Seinssinn des Habens des 

Verhaltens. Sofern es auf diesen Seinssinn ankommt, ist das, auf des-

sen Seinssinn es ankommt, als Seiendes zu nehmen, als Seiendes genuin 

ins Haben zu bekommen, zur Erfassung zu bringen. (Formale Anzeige: 

»Sein« ist das angezeigte Formalleere, und doch die Ansatzrichtung des 

Verstehens fest bestimmend; auf das Haben des Verhaltens als Seien-

des!“38

Wenn Heidegger schließt, dass das „Sein“ das angezeigte Formalleere sei, 
dass „doch die Ansatzrichtung des Verstehens“ fest bestimmt, dann sehen 
wir darin Entscheidendes für die gesamte Begriffs- und Bedeutungstheorie 
Heideggers. In dieser Vorlesung setzt Heidegger das Formale der formalen 
Anzeige mit dem Prinzipiellen und dieses wiederum mit dem Sein des Sei-
enden gleich. Die formale Anzeige kann demnach bestimmt werden als die 
Anzeige des Seins des Seienden. Die Bedeutungsfunktion philosophischer 
Begriffe ist die Vermittlung zwischen der Allgemeinheit der Begriffe und der 
Besonderheit des jeweiligen Seienden (das Konkrete).

Das Sein ist nicht das rätselhafte und schlechthin unzugängliche Ansich-
sein der Gegenstände, sondern als das Sein des Seienden innerhalb des Ha-
bens ist es das Vermittelnde. Die Konkretion ist vermittelt über das Sein als 
das für das Seiende und für den Bezug auf es Konstitutive. Die Konkretion 

zur Sprache bringen.
38	 Martin Heidegger, GA 61, 60–61.



109Die Formalität der formalen Anzeige als deren Prinzipialität

als „Ein-bildung in das volle Phänomen“, in der diese Phänomene „bestim-
mend werden“, ist etwas, das sich innerhalb dieser Vermittlung, d.h. inner-
halb des gegenruinanten Vollzuges ereignet. Konkret wird die Philosophie 
nur innerhalb dieser Vermittlung. Die Philosophie gewinnt ihre Konkretion 
und die Sachangemessenheit ihrer Begriffe nur in der Bindung an das Sein 
des Seienden. Die Philosophie hat ihre Gegenstände nur in der Bindung an 
die Prinzipialität und Formalität des Seins. Sofern sich das Sein des Sei-
enden wiederum als bestimmt durch das geschichtliche Ereignis des Seins 
denken lassen muss, ist damit nicht nur die mögliche Kontinuität der formal 
anzeigenden philosophischen Sprache herausgestellt, sondern auch die der 
Philosophie Heideggers. Sofern es bei zentralen philosophischen Begriffen 
wie Erkenntnis, Wahrheit und Geltung in irgendeiner Weise um den Gegen-
standsbezug geht, darum, dass sich das Seiende „als es selbst“, d.h. in seinem 
Sein unverdeckt zeigen kann, ist klar, dass das über die formale Anzeige 
Gesagte nicht nur einen kleinen Unterbereich einer noch kleineren philo-
sophischen Disziplin betrifft („Sprachphilosophie“ und „Begriffstheorie“). 
Man beginnt zu erkennen, was beim Verhältnis von Wort und Sache für die 
Philosophie auf dem Spiel steht: Alles.39 

Wir beenden diese sehr grundsätzlichen Hinweise zum Verhältnis von 
Sprache und Sein mit einigen Sätzen Heideggers, in denen er beschreibt, 
wie er das Verhältnis zwischen dem Prinzipiellen und „seinem Konkreten“ 
versteht:

„Die Opposition macht die Fehltendenz selbst mit bezüglich der Aufga-

be prinzipieller Bestimmung und stellt sich damit außerhalb der Mög-

lichkeit, radikal und echt den Sinn für die entsprechende Konkretion zu 

gewinnen. Das heißt, sie begibt sich der Möglichkeit, die echte Tendenz 

zu Konkretem angemessen und ursprünglich, dem Sinn der Philosophie 

39	 Vgl. Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache (1950–1959), GA 12, hrsg. von 
Friedrich-Wilhelm von Herrmann, Frankfurt a.M.: Klostermann, 2. Auflage, 2018, 
189: „Das Leitwort lautet: Das Wesen der Sprache: Die Sprache des Wesens. Das 
Leitwort gibt die Ur-Kunde vom Sprachwesen.“



Eksistenz  |  Vol. 1, No. 1, (Dec. 2022)110

entsprechend, zur Auswirkung zu bringen und im Hinblick auf dieses 

echte Sinnmoment des Philosophierens die Definitionsaufgabe radikal 

zu verstehen.“40 

Heidegger macht in der Vorlesung klar, dass es der Philosophie um nichts 
anderes als um diese Konkretion gehen müsse. Sie ist nicht die (vermeint-
liche) Unmittelbarkeit eines empirischen (direkten) Aufsammelns, sondern 
die über das Prinzipielle (über das für das Seiende konstitutive Sein) ver-
mittelte und ermöglichte Konkretion. Das Konkrete muss in seinem Sein 
zugeeignet werden.

Heidegger hat, soweit ich das überblicken kann, diesen Gedanken der 
Prinzipialität der Philosophie nur implizit weiterverfolgt, wenn er gele-
gentlich über die Allgemeinheit der philosophischen Grundbegriffe spricht. 
Heideggers Überlegungen zwingen uns, das Verhältnis von Wort und Sache 
neu zu bestimmen. Die Vorlesung des Wintersemesters 1921/22 ist in ihrem 
methodischen Niveau und in der Ausarbeitung der Probleme unübertroffen. 
Sie verdient eine besondere Berücksichtigung und Würdigung. Heidegger 
zeichnet vor, wie sich Sprachphilosophie und Ontologie gegenseitig bedin-
gen. „Dahin ist zu gehen!“41

Karl Kraatz
Hunan-University, Yuelu-Academy 

40	 Martin Heidegger, GA 61, 30–31.
41	 Ebd., 31.


