Giinther Neumann
Martin Heideggers Auslegung des

parmenideischen Lehrgedichtes

Zusammenfassung: Heideggers Auslegung und Ubersetzung der griechischen
Philosophen ist von philologischer Seite oft kritisiert worden, weshalb
einleitend der hermeneutische Leitfaden seiner Parmenides-Interpretation kurz
erortert wird. Seine eingehende und umfassende Auseinandersetzung mit den
Vorsokratikern erfolgt erst in seinem spiteren Denken. Die im vorliegenden
Beitrag ausschlieBlich herangezogene Vorlesung vom Sommersemester 1932
ist dadurch ausgezeichnet, dass sie als ein Weg in das spétere Ereignis-Denken
zu betrachten ist und zugleich die einzige Gesamtinterpretation des
parmenideischen Lehrgedichtes gibt. Von den hier ausgelegten beiden Teilen
des Lehrgedichtes, dem Aletheia-Teil und dem Doxa-Teil, sind die drei von
Heidegger untersuchten Wege zu unterscheiden: der von der Gottin verkiindete
Weg der Wahrheit (Unverborgenheit), der Weg des Nichts, ,,der schlechthin
aussichtslos ist und zu nichts fiihrt”, und der Weg des Scheins, ,,der Gemeine
Menschenweg®, der fiir ihn ,,doch zu etwas fiihrt*. Er fiihrt ndmlich zum
Erscheinenden, das nicht fiir sich selbst scheinhaft ist, sondern die Erscheinung
wird in Heideggers Auslegung erst dann zum Schein, wenn die Sterblichen das
erscheinende Seiende vermeintlich fiir das eine-einfach-einzig-selbige Sein
selbst nehmen.

Abstract: Heidegger’s interpretation and translation of the Greek philosophers
has often been criticized from a philological perspective, which is why the
hermeneutic guideline of his exegesis of Parmenides will be briefly discussed
in the introduction. His in-depth and comprehensive engagement with the Pre-
Socratics only occurs in his later thought. The lecture from the summer
semester of 1932, which is used exclusively in this article, is distinguished by
the fact that it can be regarded as a path info the later Enowning-Thinking
(Ereignis-Denken) and at the same time provides the only complete
interpretation of the philosophico-didactic poem of Parmenides. From the two
parts of the poem presented here, the Aletheia part and the Doxa part, the three
paths examined by Heidegger must be distinguished: the path of truth

« 3.



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

(unconcealment) proclaimed by the goddess, the path of nothingness, “which is
absolutely without prospects and leads to nothing,” and the path of appearance,
“the Common Human Path,” which for him “still leads to something.” It leads
to the appearing, which is not seemingly in itself, but in Heidegger’s
interpretation, the appearance only becomes a semblance when mortals
supposedly take the appearing being for the one-simply-unique-same Being
itself.

WE. WA AU BT 10 R S B PR B B SO T, R
AR TR R B SRR L ] SR SR T AR F A R S Al i
I LI 272 S VEA R GRS ML T 0B, AR S0 %3119 19324
T AT AT 2 S B R IR AT S ((Ereignis-
Denken) 2 ##%, SURRTELI TR EAAEIE—SE BV, MR
R 5 ORI I, KA RN = W Lo
REMEI (WG 2B MR% CETHR. EERT T
D A2 B RS B —— MBS UBEA R . T
R, IR SRR R AR IR, U A BE
R I WAL ML IO B, LA A Ny
x4

Keywords: Parmenides; Heidegger; Hermeneutik; Wahrheit; Aletheia; Doxa;
Sein; Nichts; Schein; Erscheinung; Anwesenheit; Zeit; Einheit

Vorbemerkung

In Heideggers Text ,,Aus einem Gespriach von der Sprache. Zwischen einem
Japaner und einem Fragenden® (1953/54) heifit es: ,,Das Bleibende im Denken
ist der Weg. Und Denkwege bergen in sich das Geheimnisvolle, dall wir sie
vorwérts und riickwirts gehen konnen, daB3 sogar der Weg zuriick uns erst
vorwirts fiihrt.“! Der ,,Weg zuriick“ fiihrte Heidegger bis zu den Anfangen des

abendlindisch-europdischen Denkens, zu Anaximander, Parmenides und

1 Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann
(GA 12), 2. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 79—146, hier: 94; vgl. auch Martin
Heidegger, Der Anfang der abendlindischen Philosophie. Auslegung des Anaximander
und Parmenides, hg. von Peter Trawny (GA 35), Frankfurt a. M.: Klostermann 2012, 46;
vgl. dazu Karsten Harries, ,Herkunft als Zukunft®, in: Anndherungen an Martin
Heidegger. Festschrift fiir Hugo Ott zum 65. Geburtstag, hg. von Hermann Schéfer,
Frankfurt a. M./New York: Campus-Verlag, 1996, 41-63.



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Heraklit.

Mit Parmenides befasste sich Martin Heidegger vom Beginn bis zum Ende
seines philosophischen Lebensweges immer wieder. In seinem ,,Colloquium
iiber Dialektik (Muggenbrunn am 15. September 1952)¢ bemerkt er
riickblickend, dass er sein ,erstes Kolleg“ (im Wintersemester 1915/16 in
Freiburg i. Br.) tiber das Fragment B 3 des Parmenides hielt.?

Noch in seinem letzten Seminar in Zdhringen 1973 kommt es Heidegger
besonders darauf an, ,,ins rechte Horen auf Parmenides zu gelangen®.?

Parmenides ist fiir ihn ,,der eigentliche Begriinder der antiken Ontologie*,
gemeinsam mit Heraklit der ,,Stifter alles Denkertums*. In seiner Freiburger

Vorlesung vom Sommersemester 1922 heifit es in § 25 zu Parmenides:

»Als  geistesgeschichtliches (mehr:  schicksalentscheidendes)
Paradigma fir die Fragwiirdigkeit und Unmittelbarkeit der
urspriinglichen Seinsbegegnung steht die eleatische These [Ev td
TovTo am Anfang der Philosophie- und

Lebensauslegungsgeschichte, die wir selbst sind. ¢

Als insgesamt verlésslichste Textausgabe (mit wohldurchdachter franzdsischer

und englischer Ubersetzung) des parmenideischen Lehrgedichtes kann die

2 Martin Heidegger, Seminare: Hegel — Schelling, hg. von Peter Trawny (GA 86), Frankfurt
a. M.: Klostermann 2011, 745-763, hier: 760; vgl. Chris Bremmers, ,,Schriftenverzeichnis
(1909-2004)“, in: Heidegger und die Anfinge seines Denkens, hg. von Alfred Denker,
Hans-Helmuth Gander, Holger Zaborowski (Heidegger-Jahrbuch 1), Freiburg/Miinchen:
Alber 2004, 419-598, hier: 467, Anm. 17. Eine Ubersicht der Parmenides-Stellen in der
Martin Heidegger Gesamtausgabe (Abkiirzung im Folgenden: GA) geben: Francois
Jaran/Christophe Perrin, The Heidegger Concordance, foreword by Theodore Kisiel, Vol.
1-3, London/New Delhi/New York/Sydney: Bloomsbury 2013, Vol. 3: Indices, 211;
Patrick Unruh, Register zur Martin Heidegger Gesamtausgabe, Frankfurt a. M.:
Klostermann 2017, 577 f.

3 Martin Heidegger, Seminare, hg. von Curd Ochwadt (GA 15), 2., durchges. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2005, 372—400, hier: 395.

4  Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phdnomenologie, hg. von Friedrich-Wilhelm
von Herrmann (GA 24), 3. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1997, 154.

S5 Heidegger Einfiihrung in die Metaphysik, hg. von Petra Jaeger (GA 40), 2., durchges.
Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2020, 145.

6  Martin Heidegger, Phdnomenologische Interpretationen ausgewdhliter Abhandlungen des
Aristoteles zur Ontologie und Logik, hg. von Giinther Neumann (GA 62), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2005, 209, vgl. 230, ferner Anhang III, 371 f.; vgl. auch Martin Heidegger,
Ontologie (Hermeneutik der Faktizitit, hg. von Kéte Brocker-Oltmanns (GA 63), 3. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 91.

«5-



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque angesehen werden.” Das Lehrgedicht
(Ilepi pvoews) des Parmenides wird, soweit nicht anders vermerkt, nach der
Fragmentordnung der sechsten, verbesserten Auflage (weitere Auflagen dann
unverdndert) der von Hermann Diels und Walther Kranz herausgegebenen
Fragmente der Vorsokratiker zitiert.® Als relativ textnah ausgerichtete deutsche
Ubersetzung wird zuweilen die kommentierte Ausgabe von Helmuth Vetter

herangezogen, in der auch der neueste Forschungsstand beriicksichtigt ist.’

I. Der hermeneutische Leitfaden von Heideggers

Parmenides-Auslegung!’

Jochen Schliiter stellt im sechsten Kapitel ,Kritische Bemerkungen zu
Heideggers Auslegung des Parmenides*!' seiner umfangreichen Heidelberger
Dissertation iiber Heidegger und Parmenides die Frage, ob Heidegger von
philologisch-wissenschaftlicher oder philosophiehistorischer Seite aus

iiberhaupt kritisierbar sei:

»oind  nicht  lberhaupt  H[eidegger]s , Vorsokratiker*-

interpretationen durch ,methodisch-philosophische‘ Uberlegungen

7 Etudes sur Parménide, publ. sous la direction de Pierre Aubenque, Tom. I: Le Poéme de
Parmeénide, texte, traduction, essai critique par Denis O’Brien, Paris: Vrin 1987.

8 Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und deutsch, hg. von
Walther Kranz, 6., verb. Aufl., Bd. I-III, Berlin: Weidmann 1951-1952, Bd. I, 217-246.

9  Parmenides: Sein und Welt. Die Fragmente neu iibersetzt und kommentiert von Helmuth
Vetter, Freiburg/Miinchen: Alber 2016.

10 Die FEigenart von Heideggers Parmenides-Auslegung wird auch deshalb etwas
eingehender erortert, weil insbesondere seine Interpretationen und Ubersetzungen der
griechischen Philosophen von philologisch-wissenschaftlicher Seite immer wieder auf
Kritik gestolen sind (vgl. Werner Beierwaltes, Heideggers Riickgang zu den Griechen,
Miinchen: Beck 1995 (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Philosophisch-Historische Klasse, Jg. 1995, H. 1); Christian Iber, ,Interpretationen zur
Vorsokratik. Frithgriechisches Denken und Heideggers Projektionen®, in: Dieter Thoma
(Hg.), Heidegger-Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, 2., iberarb. und erw. Aufl.,
Stuttgart/Weimar: Metzler 2013, 200-209; Rainer Marten, ,,Heidegger liest Parmenides®,
in: Allgemeine Zeitschrift fiir Philosophie 15 (3), 1-15; Rainer Marten, Heidegger lesen,
Miinchen: Fink 1991). Dagegen betont der Altphilologe Hans-Christian Giinther den
,einzigartigen Rang von Heideggers Eindringen in das griechische Denken®* (Hans-
Christian Gilinther, Grundfragen des griechischen Denkens. Heraklit, Parmenides und der
Anfang der Philosophie in Griechenland, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 2001, 15).

11 Jochen Schliiter, Heidegger und Parmenides. Ein Beitrag zu Heideggers
Parmenidesauslegung und zur Vorsokratiker-Forschung, Bonn: Bouvier 1979, 305-333.

)



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

so gut gegen Angriffe von seiten der Philologie und
Philosophichistorie abgesichert, dal sie von diesen aus gar nicht

mehr angegriffen werden konnen?*1

Andererseits gibt auch Schliiter zu bedenken: ,,Und ist nicht auch fiir
H[eidegger] selbst trotz aller Gebundenheit an seine ,Perspektive* das, was ,da
steht‘, die oberste Instanz fiir den Entwurf des Gesagten und Ungesagten?*!3
Beziiglich der angesprochenen methodisch-philosophischen Voraussetzungen
nennt Schliiter die von Heidegger in § 32 von Sein und Zeit entfaltete
existenziale Vor-Struktur des Verstehens, die jeder Auslegung zugrunde liegt.!*

Hans-Georg Gadamer verweist in seinem Hauptwerk Wahrheit und
Methode beziiglich des Ideals der Vorurteilslosigkeit auf die Endlichkeit nicht
nur unseres Menschseins, sondern ebenso unseres geschichtlichen

Bewusstseins:

,Die Uberwindung aller Vorurteile, diese Pauschalforderung der
Aufklarung, wird sich selber als ein Vorurteil erweisen, dessen
Revision erst den Weg fiir ein angemessenes Verstindnis der
Endlichkeit freimacht, die nicht nur unser Menschsein, sondern

ebenso unser geschichtliches Bewultsein beherrscht.“!s

Damit soll aber nicht der Beliebigkeit einer Auslegung Tiir und Tor ge6ffnet
werden. Aufgabe ist es, ,legitime Vorurteile“ von sachunangemessenen
Vorurteilen zu unterscheiden.'® Wenn wir die hermeneutische Aufgabe der
Textauslegung in ihrer prinzipiellen ,,Offenheit verstehen, wird es moglich,

dass wir das vermeintlich Vorverstandene ,.am Ende auch der eigenen

12 Schliiter, Heidegger und Parmenides, 308.

13 Schliiter, Heidegger und Parmenides, 308 f.

14 Schliiter, Heidegger und Parmenides, 305 f.; vgl. dazu ausfiihrlich Giinther Neumann,
Der Anfang der abendldndischen Philosophie. Eine vergleichende Untersuchung zu den
Parmenides-Auslegungen von Emil Angehrn, Giinter Dux, Klaus Held und dem friihen
Martin Heidegger, Berlin: Duncker & Humblot 2006, § 31; Giinther Neumann, Heidegger
und Parmenides (Das Denken Martin Heideggers 1 2, hg. von Hans-Christian Gtinther,
fortgefiihrt von Ivo De Gennaro und Gino Zaccaria), Nordhausen: Bautz 2024, § 2.

15 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode. Grundziige einer
philosophischen Hermeneutik (Gesammelte Werke, Bd. 1), 6., durchges. Aufl., Tiibingen:
Mohr Siebeck 1990, 280, vgl. 275.

16 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 281 f., vgl. 301, 304.



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

vielfdltigen Sinnerwartung nicht einordnen konnen®."” Beziiglich der bisherigen

Parmenides-Interpretationen bemerkt auch Heidegger einmal:

,Jede  Auseinandersetzung zwischen den  verschiedenen
Interpretationen eines Werkes, nicht nur des philosophischen, ist in
Wahrheit eine wechselseitige Besinnung auf die leitenden
Voraussetzungen, ist die Erorterung dieser, eine Aufgabe, die man
seltsamerweise immer nur am Rande ([Randbemerkung:] beildufig)

zuldBt und durch allgemeine Redensarten iiberdeckt.*!

In dieser Erorterung werden jedoch nicht nur die Voraussetzungen anderer
hinterfragt, sondern auch die eigenen Voraussetzungen ,der Erorterung
anheimgestellt“."” Es gibt keine ,,Auslegung, die beziehungslos, d. h. absolut
giiltig sein konnte*.?* Sachliche ,Neutralitéit® oder gar Selbstausldoschung des
Interpreten ist letztlich unmdglich. Sie ist im Grunde auch, wenn wir nicht auf
jegliche Lebensbedeutsamkeit verzichten mdchten, nicht erwiinscht. Fiir ,.ein
hermeneutisch geschultes BewuBtsein gilt es, wie Gadamer ausfiihrt, ,,fiir die
Andersheit des Textes von vornherein empfanglich [zu] sein®.!

Eng mit der Frage der Auslegung verbunden, ist die Aufgabe der
Ubersetzung des altgriechischen Textes. Auf dieses Problem kann hier nicht
ausfiihrlicher eingegangen werden.?> Wie fiir die Aufgabe einer Auslegung
dargelegt wurde, so ist auch eine Ubersetzung nicht gleichsam neutral, sondern
,,Maf}stab und Charakter einer Ubersetzung sind immer relativ auf das Ziel der
Interpretation“®. Zur Ubersetzung von Platons Thedtet bemerkt Heidegger in

seiner Vorlesung vom Wintersemester 1931/32:

,Fur die selbstindige Arbeit am Dialog freilich ist der Urtext

17 Gadamer, Hermeneutik 1. Wahrheit und Methode, 273.

18 Martin Heidegger, Was heifit Denken?, hg. von Paola-Ludovika Coriando (GA 8),
Frankfurt a. M.: Klostermann 2002, 181.

19 Heidegger, GA 8, 181; vgl. Otto Pdggeler, Der Denkweg Martin Heideggers, 3., erw.
Aufl., Pfullingen: Neske 1990, 202.

20 Heidegger, GA 8, 181.

21 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 273 f.

22 Vgl. Helmuth Vetter, Grundriss Heidegger. Ein Handbuch zu Leben und Werk, Hamburg:
Meiner 2014, 356 (Stlchwort ,,Ubersetzung*, mit weiteren Literaturhinweisen).

23 Heidegger, GA 62, 7.

« 8



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

zugrundezulegen, und das sagt zugleich: eine eigene Ubersetzung.
Denn eine Ubersetzung ist nur das letzte Ergebnis einer wirklich
durchgefiihrten Auslegung: der Text ist iiber-gesetzt in ein

selbstindig fragendes Verstindnis.“**

I1. Heideggers Parmenides-Auslegung auf dem Weg

zum Ereignis-Denken

Mit dem (immanenten) Wandel von der transzendental-horizontalen
Ausarbeitung der Seinsfrage zur ereignisgeschichtlichen Blick- und
Fragebahn® treten in Heideggers Besinnung auf den ersten Anfang der
abendlidndischen Philosophie die Vorsokratiker mehr und mehr in den
Vordergrund. Der noch fiir Sein und Zeit ma3gebliche Vorrang von Platon und
vor allem von Aristoteles gegeniiber den Vorsokratikern wird
zuriickgenommen. Bereits mit Platon und Aristoteles beginnt ein Denken die
Vorherrschaft zu gewinnen, das er in den 1936 bis 1938 ausgearbeiteten
Beitriigen zur Philosophie mit der ,,wesentliche[n] Uberschrift“ Vom Ereignis
mit den Stichworten ,,Entmachtung der ¢voig* und ,,Einsturz® der aAn0ewa als
,Unverborgenheit des Seienden* charakterisiert.® Insbesondere bei
Anaximander, Parmenides und Heraklit ist fiir ihn noch eine Urspriinglichkeit
des Denkens verwahrt, die bereits bei Platon und Aristoteles zunehmend
verdeckt wird. Sie sind fiir ihn, wie er spéter sagt, ,,die einzigen anfianglichen

Denker*.?” Wichtige Hinweise zu seinem Denkweg nach Sein und Zeit gibt

24 Martin Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Héhlengleichnis und Thedtet, hg.
von Hermann Moérchen (GA 34), 2., durchges. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1997,
130.

25 Vgl. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Transzendenz und Ereignis. Heideggers ,, Beitrdige
zur Philosophie (Vom Ereignis) “. Ein Kommentar, Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann
2019.

26 Martin Heidegger, Beitrdge zur Philosophie (Vom Ereignis), hg. von Friedrich-Wilhelm
von Herrmann (GA 65), 3., unveridnderte Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2003, 3, 126,
334.

27 Martin Heidegger, Parmenides, hg. von Manfred S. Frings (GA 54), 3., durchges. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 10. Einen Vergleich gibt: Ingeborg SchiiBller,
,.Heidegger und die Vorsokratiker. Anaximander — Heraklit — Parmenides®, in: Ingeborg
SchiiBler, Studien zur Genealogie des europdischen Denkens / Etudes généalogiques de la
pensée occidentale, Teilband 1 / Tome I, hg. von Klaus Neugebauer, Ziirich: LIT 2021,
17-37.

.9 .



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Heidegger in dem Text ,,Ein Riickblick auf den Weg*“ (1937/38). Weil die
Frage nach dem Da-sein urspriinglicher und zugleich im ausdriicklichen Bezug

zur Wahrheit des Seyns anzusetzen ist, deshalb musste sogleich —

»Alles von Grund in die erneute Fragebewegung gebracht werden
und zugleich mufite sich damit die ganze Stellung zur bisherigen
Geschichte der abendldndischen Philosophie klidren und
verschiarfen — es erwuchs noch einmal die Aufgabe einer
Gesamtbesinnung auf diese Geschichte von ihrem ersten Anfang
(Anaximander, 1932) bis zu Nietzsche (1937).%%

Mit ,,Anaximander, 1932* ist hier die Freiburger Vorlesung Der Anfang der
abendlindischen Philosophie. Auslegung des Anaximander und Parmenides
vom Sommersemester 1932 (GA 35) gemeint. Diese Vorlesung ist dadurch
ausgezeichnet, dass sie auch als ein wesentlicher Weg in das Ereignis-Denken
zu verstehen ist und zugleich die einzige Gesamtinterpretation sowohl des
Aletheia- als auch des Doxa-Teils des parmenideischen Lehrgedichtes gibt.
Alle spéteren Texte bauen auf dieser Auslegung auf. Der vorliegende Beitrag

muss sich auf diese Vorlesung von 1932 beschrinken.

I11. Die Parmenides-Rezeption auf dem Weg zum Ereignis-Denken

Die Vorlesung vom Sommersemester 1932%

Heidegger gibt im dritten Teil (§§ 18-23) seiner Freiburger Vorlesung vom
Sommersemester 1932, die erst im Jahre 2012 herausgegeben wurde, die
umfangreichste und in sich einheitliche Auslegung des parmenideischen
Lehrgedichtes im Ganzen, sowohl des Aletheia-Teils (Frgm. B 1 — B 8) als
auch des Doxa-Teils (Frgm. B 9 — B 19). Auch fiir Heidegger gilt, was

28 Martin Heidegger, Besinnung, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 66),
Frankfurt a. M.: Klostermann 1997, 409-428, hier: 414 f.

29 In einer spéteren Randbemerkung zum dritten Teil (Parmenides-Teil) der Vorlesung heif3t
es: ,Die Auslegung ist unzureichend, wenngleich Manches wesentlich
gefaBBt.“ (Heidegger Der Anfang der abendlindischen Philosophie. Auslegung des
Anaximander und Parmenides, hg. von Peter Trawny (GA 35), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2012, 103—-195, hier: 103, Anm. 35) Das weist auch darauf hin, dass sich
Heidegger mit dem parmenideische Lehrgedicht fernerhin noch befassen wird (zu den
spéteren Auslegungen vgl. Neumann, Heidegger und Parmenides, §§ 9 und 10).

« 10 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Gadamer in seinem Aufsatz ,,Das Lehrgedicht des Parmenides. Kurt Riezlers

Parmenidesdeutung* (1936) zur Kosmogonie des Doxa-Teils festhilt:

»Seitdem [seit Karls Reinhardts (1886—1958) ,,revolutionierendem
Buch*“* (1916)] kommt jede Interpretation nicht mehr in Betracht,
die die d0&a Bpotdv [die Meinungen der Sterblichen] nicht in
einer den Sinn dieser ganzen Philosophie bestimmenden Weise mit
der verkiindenden éAnBewo [Wahrheit] verkniipft, sondern in ihr
Darstellung, Kompromil3, Hypothese, Kritik und Polemik oder

sonst etwas Zweitrangiges und Nachtragshaftes erblickt.*!

Die hier gegebene Auseinandersetzung mit Parmenides (und Anaximander)
kann einerseits selbst als ein gewisser Weg in das Ereignis-Denken betrachtet
werden, andererseits steht sie selbst im Horizont einer geschichtlichen
Besinnung, die das sich entfaltende Ereignis-Denken kennzeichnet. Nach
Heideggers eigener Aussage stand der Plan, der in diesem ,,Entwurf ,Vom
Ereignis‘ seine erste Gestalt gewinnt“, gemeint sind die in den Jahren 1936 bis
1938 ausgearbeiteten Beitrdge zur Philosophie (Vom FEreignis), seit dem
Friihjahr 1932 ,,in den Grundziigen [...] fest*.>?

1. Die Auslegung der Fragmente des Aletheia-Teils des Lehrgedichtes
Zu Heideggers umfangreicher Auslegung des Lehrgedichtes kann nur eine

gewisse Ubersicht gegeben werden und kénnen nur einige charakteristische

Textabschnitte herausgegriffen werden, die sich gerade von der {iiblichen

30 Karl Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 5.,
unverdnderte Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2012; vgl. dazu Martin Heidegger, Die
Grundbegriffe der antiken Philosophie, hg. von Franz-Karl Blust (GA 22), 2. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 62—64; Heidegger, GA 62, 210-214; Martin
Heidegger, Sein und Zeit, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 2), 2., durchges.
Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 295, Anm. 20. Eine Erdrterung von Heideggers
Auseinandersetzung mit dem Altphilologen Karl Reinhardt gibt Giinther Neumann,
,Heideggers friihe Parmenides-Auslegung®, in Giinther Neumann, Phdnomenologische
Untersuchungen. Zum Begriff von Natur — Raum — Zeit, zur Geschichte des Seins, zur
Kunst und Technik, zur Ethik und Freiheit, Berlin: LIT 2025, 350-396, hier: 366-369.

31 In: Hans-Georg Gadamer, Griechische Philosophie II (Gesammelte Werke, Bd. 6),
Tiibingen: Mohr Siebeck 1985, 30-57, hier: 30.

32 Heidegger, GA 66, 424.

-11 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Parmenides-Interpretation abgrenzen.

Wie Heidegger auch hier als hermeneutischen Leitfaden herausstellt, ist die
eigentliche Besinnung auf die Wege ,.die Frage nach dem Wesen der Wahrheit
(dieses aber ist die Frage nach dem Sein! Seinsverstindnis)“.* ,,Wer diese
begreifen will, muB3 die Unwahrheit verstehen, darf ihr nicht ausweichen,

sondern muB sie in die innerste Auseinandersetzung aufnehmen.**
a) Fragment B 2, 34

Das Proomium (Frgm. B 1) soll nicht weiter betrachtet werden.’> Von

Fragment B 2 sind die Verse 3 und 4 herauszugreifen:
3 1) uev émwg EoTv TE Kol MG 00K E0TL U gtvan,
4 TleBodg éott kéAevbog (AAnOein yap Omnodel),
Helmuth Vetter iibersetzt in seiner Neuausgabe der Fragmente des Parmenides:

3 ,.der eine: dass es ist und dass es nicht sein kann, dass es
nicht ist —
4 erist des Vertrauens Pfad (folgt er der Wahrheit doch); 3

Heidegger gibt eine andere Ubersetzung:

,»3) Der eine: wie es ist und wie (es, das ,es ist) unmdglich
Nichtsein.
4) Des gegriindeten Vertrauens Pfad ist der, er (nel@®) folgt

namlich der Unverborgenheit nach.*3’

Zur Begriindung fiir seine Ubersetzung von 6nwg und og als ,,wie“3® verweist

33 Heidegger, GA 35, 112.

34 Heidegger, GA 35, 112 f.

35 Vgl. Hans-Christian Giinther, Aletheia und Doxa. Das Proémium des Gedichts des
Parmenides, Berlin: Duncker & Humblot 1998.

36 Parmenides: Sein und Welt. Die Fragmente neu iibersetzt und kommentiert von Helmuth
Vetter, Freiburg/Miinchen: Alber 2016, 92.

37 Heidegger, GA 35, 114.

38 Vgl. Hjalmar Frisk, Griechisches etymologisches Waorterbuch, Bd. 1-111, 2., unverdnderte
Aufl., Heidelberg: Winter 1973, Bd. II, 1152; WJilhelm] Pape, Handworterbuch der
griechischen Sprache, in 4 Bianden, Bd. 1 (A-K) und Bd. 2 (A—Q): Griechisch-deutsches

« 12 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Heidegger auf Fragment B 8, 3 bzw. B 8, 3-6: ¢ €0v ... éotwv.” ;10 £0v, das

Seiende hinsichtlich seines Seins — ist. Immer wird dabei gefragt, wie steht es

um das Sein?40

b) Fragment B 3

Fiir Heidegger schlief3t sich folgerichtig nun Fragment B 3 an:

... TO YOp aOTO VOELV £€0TIV TE KOl ElVOLL.

Er tibersetzt:

,,... denn dasselbe ist Vernehmen sowohl als Sein.“4!

Es ist zu bemerken, dass das ,,Rdtselwort” t0 avt6 in dieser Auslegung von

1932 noch nicht wie spdter (grammatisch) als Subjekt des Satzes (,,das

Selbe*“4?) ausgelegt wird. Das 1¢ kai verweist nach Heideggers Deutung vom

Sommersemester 1935 darauf, dass ,,Sein und Denken im gegenstrebigen Sinne

einig, d. h. dasselbe sind als zusammengehorig.“*® Von der grammatischen

Struktur her kann darauf verwiesen werden, dass im Griechischen die durch te

kai (,,s0 wie ... so auch®) verbundenen Glieder (hier von vogiv, Denken, und

givar, Sein) ,,in einer innigen oder notwendigen Verbindung mit einander

39
40

41

43

Handworterbuch, 3. Aufl., bearb. von M. Sengebusch, 6. Abdruck, Braunschweig:
Vieweg 1914, Bd. 2, 365-367 und 1416-1421.

Heidegger, GA 35, 114, Anm. 44, vgl. 142.

Heidegger, GA 35, 142, vgl. 116, 118. GemalB der ,, Grundartikulation des Seins “ hat fiir
Heidegger jedes Seiende ein ,,Was-sein® und eine (primére) ,,Weise-zu-sein“ (Wie-sein),
nicht nur die ,dogmatisch als selbstverstindlich festgelegte ,essentia und
existentia® (Heidegger, GA 24, 24; vgl. Jorge Uscatescu Barron, Die Grundartikulation
des Seins. Eine Untersuchung auf dem Boden der Fundamentalontologie Martin
Heideggers, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1992).

Heidegger, GA 35, 115.

Vgl. Martin Heidegger, ,,Moira (Parmenides, Fragment VIII, 34-41* (1952), in: Martin
Heidegger, Vortrige und Aufsdtze, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 7),
Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, 235-261, hier: 254, vgl. 251. Auch Helmuth Vetter
iibersetzt: ,,... das Selbe ndmlich ist Denken sowohl als auch Sein.” (Parmenides: Sein
und Welt, 95).

Heidegger, GA 40, 147. Das ,,im gegenstrebigen Sinne* Einige von Sein (des Seienden)
und Denken (Vernehmen) deutet voraus auf das (,,spielt zu), was Heidegger dann in den
Beitrdgen zur Philosophie (Vom Ereignis) als den Gegenschwung (Gegenwendigkeit als
,die Kehre im Ereignis®) von ereignendem Zuwurf des Seins in seiner Wahrheit und
ereignetem Entwurf fasst (Heidegger, GA 65, 251, 261 f., 407 ff.; vgl. v. Herrmann,
Transzendenz und Ereignis, bes. 81).

.13 -



stehen.

FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)
« 44
Helmuth Vetter nennt u. a. das folgende Argument zur Fragmentordnung:

,»yap: Es ist plausibel, in B 3 die Fortsetzung von B 2 zu sehen.
Denn B 2.7-8 zufolge scheitert jede Erkenntnis oder Erkldrung des
Nichtseienden, und B 3 begriindet dies (yap).“#

Eine dhnliche Begriindung gibt Heidegger:

,Und nun schliet sich [nach Frgm. B 2 (Frgm. B 4 nach der 4.
Aufl. von 1922%)] unmittelbar Fragment 5 [nach der 4. Aufl. von
1922, Frgm. B 3 nach der 6., verb. Aufl. von 1951] an, das die
Begriindung gibt fiir die scharf geschiedene Art beider Wege und
der ihnen zugehorigen Aussicht: wo Sein, da ist auch Vernehmen
und umgekehrt, wo Vernehmen, da Sein. Wo aber Nichts, da auch
keine Vernehmbarkeit und so kein Vernehmen, kein Weg, und
umgekehrt. Wo nichts vor-genommen und vernommen wird, da

auch kein Sein.“¥

Den Satz (in der Kurzform) — ,,Sein und Verstehen dasselbe‘ — bezeichnet

Heidegger an spiterer Stelle der Vorlesung als den ,, Ur=satz “, den er von dem

parmenideischen ,, Wesenssatz vom Sein“ — ,,Sein ist schlechthin un-nichtig “*
— abhebt.
44 Raphael Kiithner/Bernhard Gerth, Ausfiihrliche Grammatik der griechischen Sprache, Teil

45
46

47

48

II: Satzlehre, 2. Bd., Hannover: Hahn 1976 (Unveridnderter reprograf. Nachdruck der 3.
Aufl., Hannover und Leipzig 1904), § 522, 249.

Parmenides: Sein und Welt, 95.

Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und deutsch, Bd. I, 4. Aufl.,
Berlin: Weidmann 1922 (Abdruck der 3. Aufl. von 1912 mit Nachtrigen), 138—165, hier:
152. Heidegger zitiert in seiner Vorlesung vom Sommersemester 1932 (GA 35) die
Fragmentordnung des parmenideischen Lehrgedichtes nach dieser Auflage. Im
vorliegenden Beitrag werden die Fragmente, sofern nicht anders angegeben, nach der 6.,
verbesserten Auflage von 1951 (weitere Auflagen unveéndert) zitiert.

Heidegger, GA 35, 116 f. Bereits 1916 schldgt allerdings Walther Kranz schon die neue
Fragmentordnung (aufgenommen ab der spdter von ihm herausgegebenen fiinften Auflage
(Bd. I, Berlin: Weidmann 1934) der Fragmente der Vorsokratiker von Hermann Diels)
vor (vgl. Heidegger, GA 62, 215; Walther Kranz, ,,Uber Aufbau und Bedeutung des
Parmenideischen Gedichtes®, in: Sitzungsberichte der Koniglich PreufSischen Akademie
der Wissenschaften XLVII, 2. Halbband (Gesamtsitzung vom 16. November 1916), Berlin:
Akademie der Wissenschaften 1916, 1157-1176; Néstor-Luis Cordero, « L’histoire du
texte de Parménide », in: Etudes sur Parménide, publ. sous la direction de Pierre
Aubenque, Tom. II: Problemes d’interprétation, Paris: Vrin 1987, 3-24, hier: 18 f.).
Heidegger, GA 35, 162, vgl. 168 £.

+ 14 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

¢) Fragmente B 6 und B 7

Die Fragmente B 6 und B 7 geben eine weitere Kldrung der Wege und fiithren
zum dritten Weg, dem Weg des Scheins, der Doxa, wie Heidegger auch sagt,

der ,,Irre“?. Fiir diesen dritten Weg gilt dennoch:

,Dieser dritte Weg hat mit dem ersten [der Aletheia, der
Unverborgenheit], dem allein aussichtsreichen und eigentlich zu
gehenden, das Gemeinsame, dall er im Unterschied zum zweiten
[des Nichts], der schlechthin aussichtslos ist und zu nichts fiihrt,

doch zu etwas fiihrt. s

Der dritte Weg ist ,,der Gemeine Menschenweg®.>' Das besagt aber nicht, dass
die Menschen gar keine Kenntnisse haben: ,,Dieses Nichtwissen besagt nicht,
daB sie tiberhaupt keine Kenntnisse haben, im Gegenteil, am Ende haben sie
zuviel und vielerlei.“? Den ,,Zwiekopfen (dikpavor) (Frgm. B 6, 5) fehlt ,,im
Voraus die rechte Wegweisung des Vernehmens®, fir Heidegger ,,urspriinglich
voelv des elvor — Seinsverstindnis“.s® Dieser dritte Weg wird nun von
Parmenides ,,ausfiihrlich geschildert, so eindringlich, wie bisher keiner der
beiden vorgenannten.

Entscheidend ist die Auslegung und Ubersetzung der Verse 1-2 und 8-9

von Fragment B 6:

1 xpm 10 Aéyewv te vogiv T’ 40v Eupevor 0Tt yap eivan,
2 undév 8’ ovk EoTv: 1A 6 £y epdlecHot dvaya.

8 olg 10 méAew 1€ Kod OVK £ival TOMTOV VEVOUIGTAL
9

KOV To0TOV, TavTtev 6¢ Tarivipondg éott kéAevboc.

49 Heidegger, GA 35, 124, 128, 130, 185.
50 Heidegger, GA 35, 128.
51 Heidegger, GA 35, 123.
52 Heidegger, GA 35, 123.
53 Heidegger, GA 35, 125.
54 Heidegger, GA 35, 122.

<15 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Nach Helmuth Vetter lautet die Ubersetzung:s

1 ,.Not ist, dass das, was du sagst und denkst, ein Seiendes ist;
es ist namlich Sein,

2 ein Nichts gibt es nicht; das heifle ich dich zu bedenken.*

8 ,.denen das Sein wie das Nichtsein fiir dasselbe gilt

9 und nicht fir dasselbe, in allem wendet ihr Pfad sich zum

Gegenteil >

Nun folgt Heideggers Ubersetzung:

,»1) Es muf} das Hinstellen sowohl wie das Vernehmen verbleiben,
das Sein ndmlich (das Seiend qua Sein) ist das Isz. Das Nichtsein
hat kein ,es ist‘; das freilich heif3e ich dich dir kund zu halten.>

,»8) denn Satzung ist: das Vorhanden und Nicht-vorhanden sei
dasselbe und auch nicht dasselbe, denn in allem widerwendig ist
der Pfad.“s®

Das Aéyewv (Vers 1) libersetzt Heidegger hier mit ,,Hinstellen®.*® Vetter nennt

mit Recht den Bezug des Aéyetv zum kpivar € Aoyw (Frgm. B 7, 5):

»Zwar sind Sagen und Denken wechselseitig aufeinander bezogen,
doch es gibt eine Rangordnung. [...] Hier jedoch ergibt sich die
Reihung aus dem Bezug des Aéyswv zum kpivor 6¢& Aoyw (B 7.5).
Nicht der Adyog als Rede ist gemeint, sondern der Adyog als
&leyyoc, d. h. Widerlegung als Vorbereitung der Entscheidung, die

ithrerseits das vogiv ermdglicht. s

55

56
57
58
59

60

Abweichend von Diels — Kranz, wihlt Vetter die folgende Lesart fiir Vers 1: yp1) 0 Aéyeig
70 voeic T €0v Eupevar (Parmenides: Sein und Welt, 103).

Parmenides: Sein und Welt, 103.

Heidegger, GA 35, 120.

Heidegger, GA 35, 121.

Spéter, in seinem Text ,,Moira“ (1952), iibersetzt Heidegger hier das Aéyew (lesen, auch
legen) mit ,vorliegen-lassen” (in: Heidegger, GA 7, 235-261, hier: 247, vgl. 255; vgl.
auch Heidegger, GA 8, 200 ff., 220 ff., 232 f.). Das kpivot iibersetzt Heidegger in seiner
Vorlesung vom Sommersemester 1935 entsprechend der griechischen Grundbedeutung
mit ,,entscheide scheidend* (Heidegger, GA 40, 182; vgl. schon Heidegger, GA 22, 65;
Heidegger, GA 2, 295).

Parmenides: Sein und Welt, 104; vgl. auch Heidegger, GA 40, 176—178; Heidegger, GA 8,
202. Der parmenideische élenchos  (8heyyoc) als  ,Widerlegung  einer

+ 16 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Nach Wilhelm Papes Handwdérterbuch der griechischen Sprache, das

Heidegger benutzte, ist mélew (Frgm. B 6, 8), gewdhnlich sein, ,,von elvar so

unterschieden, daB es ein dauerndes, fortgesetztes Vorhandensein, Statthaben

ausdriickt*e!, worauf sich Heideggers Ubersetzung wohl bezieht.

In der Ubersetzung von Vers 1 spricht er (in Klammern erliuternd) nicht

vom Seienden ,,qua Sein®, sondern von ,,das Seiend qua Sein®“. Das Seiend qua

Sein ist einig-einzig (vgl. Frgm. B 8). Den Ausdruck ,,das Seiend-sein* préigte

bereits Kurt Riezler in seiner Parmenides-Interpretation (1934):

»Was ist 10 €6v? Nicht das Seiende — das heif3t griechisch ta dvra.
Der Singular ist hier nicht wie im Deutschen ein verkappter Plural.
Das Partizip im Neutrum bezeichnet den Zustand. [...] To €0v ist
das Seiend-sein. Es ist das ,Sein‘, wenn der Infinitiv den Zustand

meint. 62

Das ,,Seiend“ (10 £€6v) (oder das ,,Anwesend”) ist — wie Heideggers

,Leitwort™ Ereignis (seit 1936) — als ,,Singulare tantum“®® zu betrachten.

Wie Klaus Held zu Recht bemerkt ist das to eon (10 €6v), das Seiend-sein,

,hicht doppeldeutig, sondern meint eindeutig eines: die ontologische

61

62

63

Gegenposition” (Klaus Held, Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und
Wissenschaft. Eine phdnomenologische Besinnung, Berlin/New York: De Gruyter 1980,
472) spielt eine entscheidende Rolle in der Parmenides-Auslegung von Klaus Held.
Stichwort ,,téA@" in: Pape, Handwdrterbuch der griechischen Sprache, Bd. 2, 552, vgl.
auch ,,méhopon’ in: Frisk, Griechisches etymologisches Wérterbuch, Bd. 11, 501 f.
Parmenides, Ubersetzung, Einfiihrung und Interpretation von Kurt Riezler, bearb. und mit
einem Nachwort von Hans-Georg Gadamer, 3., unverdnderte Aufl., Frankfurt a. M.:
Klostermann 2001, 45. Fiir das ,,impersonale* ,,es ist“, das seinem sachlichen Gehalt nach
nicht ,.etwas iiber etwas ausspricht®, konnte man nach Klaus Held, wenn es erlaubt wére,
die sprachliche Formulierung ,.es seint wahlen (Held, Heraklit, Parmenides und der
Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513 f.).

Martin Heidegger, ,,Der Satz der Identitit (1957), in: Martin Heidegger, Identitdit und
Differenz, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 11), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2006, 31-50, hier: 45; vgl. Martin Heidegger, Wegmarken, hg. von
Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 9), 3. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2004,
316, Anm. a.

17 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Differenz*“** (von Sein und Seiendem), wenngleich diese als solche noch
unabgehoben bleibt.

Dieser ,,Zustand®, jedoch nicht im gewdhnlichen Sinne, wie es von
Heidegger in der Ubersetzung von g ... ot mit ,,wie es ist (Frgm. B 2, 3)
zum Ausdruck gebracht wird, ist aber ,,nicht die leere Gemeinsamkeit all des
Vielen“®, keine hdochste Gattung. Spéter, in seinem Vortrag ,,Moira
(Parmenides, Fragment VIII, 34-41)“ (1952), prigt Heidegger neben dem

Ausdruck ,,das Seiend” fiir das £€6v auch den Terminus ,,das Anwesend.%

d) Fragment B 8, 1 ff.

Das Fragment B 8 ist von besonderer Bedeutung fiir das Lehrgedicht und fiir
den Ubergang vom Aletheia- zum Doxa-Teil. Georg Picht vertritt in seinem
Kommentar zu Fragment B 8 die Ansicht, ,,dal die Versreihe 3441 einen
Durchblick durch den gesamten Aufbau des parmenideischen Denkens gibt;
denn sie fiihrt von dem Selben im Erkennen und ,Seienden® iiber die Fesseln
der Moira bis in den Bereich der Doxa.*“¢7

Nicht zufillig widmet sich der umfangreichste Paragraph (§ 22) der
Vorlesung vom Sommersemester 1932 der ,,Auslegung von Fragment 8*“.%® Zur

Bedeutung der Auslegung von B 8 ist zu beachten, dass dieses Fragment nur

64 Held, Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513; vgl.
dagegen Hans-Georg Gadamer, ,,Zur Vorgeschichte der Metaphysik™ (1950), in: Hans-
Georg Gadamer, Griechische Philosophie Il (Gesammelte Werke, Bd. 6), Tiibingen: Mohr
Siebeck 1985, 9-29, hier: 14 f.; Hans-Georg Gadamer, ,,Parmenides oder das Diesseits
des Seins“ (1988), in: Hans-Georg Gadamer, Griechische Philosophie III (Gesammelte
Werke, Bd. 7), Tiibingen: Mohr Siebeck 1991, 3-31, hier: 27.

65 Parmenides, Ubersetzung, Einfiihrung und Interpretation von Kurt Riezler, 45.

66 In: Heidegger, GA 7, 235-261, hier: 245 und 250. Den Terminus ,,das Seiend* fiir das £é6v
ibernimmt Eugen Fink (1905-1975), Kollege Heideggers an der Universitdt Freiburg
i. Br., in seiner Abhandlung Zur Ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit —
Bewegung, Den Haag: Nijhoff 1957, 60 ft.; vgl. auch Held, Heraklit, Parmenides und der
Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513, 515 ft.

67 Georg Picht, ,,Die Epiphanie der Ewigen Gegenwart: Wahrheit, Sein und Erscheinung bei
Parmenides®, in: Georg Picht, Wahrheit, Vernunft, Verantwortung. Philosophische
Studien, 3. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta 2004, 3686, hier: 53.

68 Heidegger, GA 35, 134-187.

+ 18 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

ganz geschlossen bei Simplicius® (6. Jahrhundert n. Chr.) iiberliefert ist, dessen
Text Heidegger vorzieht (gegeniiber Plutarch, um 45 n. Chr. bis nach 120, und
Proklos, 412-485 n. Chr.).”

Das wichtige Fragment B 8, 5 zum Problem von Zeit und Ewigkeit wird
noch weiter unten betrachtet.”! Wir beginnen mit den cfuoto oG pdAo
(Frgm. B 8, 2-3), Zeichen, viele gar, eine Bestimmung des Weges, ndmlich
dem der Wahrheit, der Goéttin. Fiir Heidegger sind die ofjpota aber ,nicht
Wegweiser am Weg, auch nicht Eigenschaften des Seins, sondern Aussichten
auf dieses — das Sein — Hinsichten, in denen es ersichtlich wird.*“7

Auf die vielfiltigen Probleme der Ubersetzung von Fragment B 8 kann hier
nicht ausfiihrlicher eingegangen werden.”? Es soll nur auf die anfidngliche
Auslegung und Ubersetzung von B 8, 1-2 kurz eingegangen werden, weil hier
Heideggers hermeneutischer Ansatz und Zugang zu dem ganzen Fragment
verdeutlicht werden kann.

Es stellt sich die Frage, wie og &otwv (Frgm. B 8, 2) auszulegen und zu
iibersetzen ist. Helmuth Vetter stellt dazu die Frage: ,.Bezieht sich ,dass es
ist* auf das Sein oder auf den Weg zum Sein?*7 Ferner ist das o¢ im Sinne von
»dass® oder ursdchlich im Sinne von ,weil“ zu interpretieren?” Vetter
entscheidet sich, anders als so gut wie alle Ubersetzer und Kommentatoren, fiir
die Ubersetzung: ,,weil es ihn [den Weg!] tatsichlich gibt“. Wie oben
ausgefiihrt wurde, geht es fiir Heidegger aber in dem Fragment um Hinsichten
auf das Sein, wie (©g) es ist. Daher iibersetzt er: ,,wie es um das Sein steht*”".

In den Versen B 8, 3—6 werden nunmehr die ofjpoto aufgezdhlt, die

Heidegger aber nicht der Reihenfolge des Fragments nach nennt, sondern

69 Simplicii in Aristotelis Physicorum libros quattuor priores commentaria, ed. Hermannus
Diels, Berolini: Typis et impensis G. Reimeri 1882 (Commentaria in Aristotelem Graeca,
edita consilio et auctoritate Academiae Litterarum Regiae Borussicae, Vol. IX), 145 f.

70 Vgl. auch Schliiter; Heidegger und Parmenides, § 45.

71 Vgl. dazu auch Neumann, Heidegger und Parmenides, § 4 a; Neumann, Der Anfang der
abendldndischen Philosophie, § 5 a.

72 Heidegger, GA 35, 141.

73 Vgl. Parmenides: Sein und Welt, 112—138; Schliiter, Heidegger und Parmenides.

74  Parmenides. Sein und Welt, 117.

75 Parmenides. Sein und Welt, 117.

76 Parmenides. Sein und Welt, 112.

77 Heidegger, GA 35, 135.

.19 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

zuerst die verneinenden Ausdriicke (mit d- und 006¢) anfiihrt (mit Heideggers
Ubersetzungen in Klammern):

a-yévntov (,,ohne Aufgang®) — av-oAiebpov (,,ohne Untergang®) — d-tpepéc
(,,ohne Leben®) — d-téAectov (,,gar nicht erst fertigzustellen*) — 008’ v (,,nicht
ehemals war es*) — 000’ €otou (,,nicht dereinst wird es sein®); ferner (positiv)
ovdov (,ganz“) — povvoyeviig (nallein®) — vbv oOuod wiv  (,.als
Gegenwart ,ist® es all-zumal“) — &v (,einheitlich®) — ocvveyxég
(,,zusammenhaltend).”

Die erste Gruppe der verneinenden ofjpata fasst Heidegger folgendermallen

zusammen:

,,Uberblicken wir noch einmal die Verneinungen: ohne Auftauchen,
Schwinden, Beben, Herstellung, Zeitwandel; kurz: ohne Hin und
Her, Von — Zu, jegliches Ubergehen von einem zum anderen, ohne
Ubergang, d. h. ohne Werden.“Im eigentlichen Sinne ist es fiir ihn
entsprechend der vorangegangenen Ausfiihrungen ,.ein bestimmt
geartetes Sehen, Weg-halten, Freihalten von Auftauchen und von

jeglichem Werden®.*

Es sollen nun erst einmal keine weiteren Verse mehr erortert werden,

sondern Heideggers nicht leicht zu verstehende Auslegung von viv 6pod mav®!

78 Heidegger, GA 35, 142, vgl. 135 f. (Ubersetzung). Klaus Held unterscheidet vier
,,Gruppen von Wegmarken® (sémata) in Fragment B 8, 3—49 (Held, Heraklit, Parmenides
und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 516 f.) und bemerkt: ,,Diec Wegzeichen
miissen also immer auch in einer positiven Formulierung genannt werden.* (Ebd., 519)
Beispielsweise fasst er ,,ganz“ (ovAov) und ,einzigartig® (povvoyevig) zur 2. Gruppe
zusammen (ebd., 516). Es ist noch zu bemerken, dass Held das Vernehmen (vogiv) selbst
zu den Wegzeichen rechnet (ebd., 542). In einer gewissen Entsprechung sind fiir den
spiten Heidegger (in seinem Text ,,Moira“ (1952)) die ofjpota ,.keine Merkzeichen fiir
anderes®, sondern ,,das vielféltige Scheinen des Anwesens selber aus der entfalteten
Zwiefalt” (in: Heidegger, GA 7, 235-261, hier: 258). Ein Schema der Beweisstruktur
(oder besser: Struktur des darlegend-aufweisenden Nachweises) in B 8, 1-21 im
Anschluss an Karl Bormann (Karl Bormann, Parmenides. Untersuchungen zu den
Fragmenten, Hamburg: Meiner 1971, 160 f.) gibt Helmuth Vetter (Parmenides: Sein und
Welt, 119, vgl. 176—178; vgl. auch Schliiter, Heidegger und Parmenides, § 47. Der bereits
von Heidegger aufgewiesene ,indirekte Beweis™ (Frgm. B 8, 7—11) (Heidegger, GA 35,
153-155) findet sich auch bei Bormann (ebd.).

79 Heidegger, GA 35, 144.

80 Heidegger, GA 35, 144.

81 Das Fragment B 8, 5 (003¢ mot” v 008’ &otau, émel vdv Eotv Opod mdv) iibersetzt
Heidegger in Abweichung von der iiblichen Ubersetzung: ,,5) auch nicht ehemals war es,
auch nicht dereinst wird es sein, denn als Gegenwart ,ist® es all-zumal®“ (Heidegger, GA

« 20 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

(Frgm. B 8, 5), das bereits angesprochene Problem der Zeit, und das &v (Frgm.
B 8, 6), die Frage nach der Einheit.

Das vbv, Jetzt, fillt offenbar heraus ,,aus Vergangenheit und Zukunft®”, ,,aus
der Vielfalt der Verstreuten in seinem Nacheinander und kann daher ,.gar
nicht gemessen und verglichen werden*®> — wie nach der aristotelischen
Definition der Zeit im IV. Buch der Physik (A 11,219 b 1 £, vgl. 220 a 24—
26).%3 Das vbv ist aber auch nicht ,,gleichzusetzen mit dem Jetzt und nunc, das
eine spitere christliche Zeit das nunc stans nennt im Unterschied zum nunc
fluens, im Unterschied zum .flieBenden Jetzt® das stehende, und dieses
gleichgesetzt mit Ewigkeit.“** Das nunc stans bleibt letzlich per negationem
noch dem nunc fluens, der flieBenden Zeit der ,,vulgdren™ Zeit-Interpretation
(seit Aristoteles), verhaftet.® Bereits in einer Anmerkung zu § 81 von Sein und

Zeit bemerkt Heidegger:

»DalB der traditionelle Begriff der Ewigkeit in der Bedeutung des
,stehenden Jetzt* (nunc stans) aus dem vulgédren Zeitverstdndnis
geschopft und in der Orientierung an der Idee der
,staindigen®  Vorhandenheit umgrenzt ist, bedarf keiner

ausfiihrlichen Erorterung.

In der Vorlesung vom Wintersemester 1925/26 heilit es zur Begriindung:
,,Denn AuBerzeitliches und Uberzeitliches sind nur Modifikate des In-der-Zeit-

seins, setzen dieses als Moglichkeit voraus.**’

35, 135). Das Adverb ,,zumal“, mittelhochdeutsch ,ze male®, hatte bis zum 16.
Jahrhundert die Bedeutung von ,,zugeich®, auch ,,zusammensein“ (Jacob Grimm/Wilhelm
Grimm, Deutsches Wérterbuch, Bd. 1-33, Miinchen: Deutscher Taschenbuch-Verlag
1984 (Fotomechan. Nachdr. d. Erstausg. 1862—1984), Bd. 32, 531-534).

82 Heidegger, GA 35, 146.

83 Vgl. Giinther Neumann, ,,Phdnomenologie der Zeit und der Zeitlichkeit bei Husserl und
Heidegger”, in: Glinther Neumann, Phdnomenologische Untersuchungen. Zum Begriff
von Natur — Raum — Zeit, zur Geschichte des Seins, zur Kunst und Technik, zur Ethik und
Freiheit, Berlin: LIT 2025, 140-198, hier: 150-155.

84 Heidegger, GA 35, 146, vgl. 164 f.

85 Zur Bestimmung des ,,nunc stans“ vgl. u. a. Anicius Manlius Severinus Boethius, Die
Theologischen Traktate, lateinisch-deutsch, iibers., eingel. und mit Anm. vers. von
Michael Elsdsser, Hamburg: Meiner 1988, 18 f. (De trinitate 4); vgl. Neumann, Der
Anfang der abendldndischen Philosophie, 31.

86 Heidegger, GA 2, 564, Anm. 7.

87 Martin Heidegger, Logik. Die Frage nach der Wahrheit, hg. von Walter Biemel (GA 21),
2., durchges. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1995, 242; vgl. Martin Heidegger,

<21 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Der urspriinglichere Ansatz gegeniiber dem ,vulgidren‘ Verstindnis
von ,Zeit* und ,Ewigkeit* wird hier nur in einer Randbemerkung angedeutet
(vgl. auch unten f) Ergebnis und Zusammenfassung): ,,Rein Temporalitit der
Gegenwirtigung von Anwesenheit; opod — das Vernehmen in sich — in
einem. %

Dem Neutrum &v, ,,Eins®, stehen gegeniiber ,,gar viele Hinsichten* — moAAd
udio ofjpoto (Frgm. B 8, 2 f)) —, die dem Sein zugewiesen werden. Daher
muss die Einheit dieses Einen ,,gleichsam alles Wesentliche* enthalten, ,,was
zum Einen als einem gehort, die Einheit ausmacht.“* Heidegger iibersetzt &v
mit ,,; Einheitlich * als das Wesen von Einem, qua Einheit in sich befassend alles,
was ein-haft ist*® Wie ist diese Ubersetzung zu verstehen? Heidegger
unterscheidet fiinf Einheiten, die das &v als ,,das Einheitliche® umfassen und in
sich befassen muss: ,,Erstheit — Selbigkeit — Einfachheit — Einzigkeit —
Ganzheit“.”" So ist z. B. povvoyevrig (Frgm. B 8, 4), ,allein®, , Einheit qua
Einzigkeit*.”> Man konnte hier in gewisser Weise eine Entsprechung zu dem
sehen, was im logisch-kategorialen Sinne als Transzendentalien bezeichnet
wird, aber das Eine liegt hier innerhalb der Transzendentalien.”® Es stellt sich
sogleich die Frage — als ein Grundproblem der Philosophie —, wie die Einfalt
mit der Vielfalt, das & mit dem moAAd (udAa onpoata) zu vereinbaren ist.
Heidegger gibt folgende Erlduterung, die schon in der obigen Ubersetzung zum

Ausdruck gebracht ist:

»Das Vielfiltige, was dem &v zukommt, ist nur eine Vielfalt von
Einheiten, die eben aus dem Einen als Einheit sich entfalten (vgl.

Temporalitét!). Diese Vielfalt zerstort nicht die Einheiten, sondern

,Aufzeichnungen zur Temporalitit (Aus den Jahren 1925 bis 1927)“, hg. von Claudius
Strube, in: Heidegger Studies 14 (1998), 11-23, hier: 17-19.

88 Heidegger, GA 35, 146, Anm. 73.

89 Heidegger, GA 35, 146.

90 Heidegger, GA 35, 146 f.

91 Heidegger, GA 35, 147.

92 Heidegger, GA 35, 147.

93 Vgl. Art. ,,Transzendental in: Historisches Wérterbuch der Philosophie, Bd. 10, hg. von
Joachim Ritter und Karlfried Griinder, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1998, 1358-1379.

e 2D .



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

bildet sie in ihrem vollen Wesen.

Es ist kein Zufall, dass in Platons Dialog Parmenides die Frage nach dem Sein
als die Frage nach dem &v gefasst wird und im X. Buch der Metaphysik des
Aristoteles das &v behandelt wird.*

Weshalb setzt Parmenides’ Aufzihlung der ofjpota (Frgm. B 8, 3-5) mit
verneinenden Ausdriicken (d-privativum bzw. ovoé) ein? Heidegger wendet
sich gegen eine Interpretation der negativen Ausdriicke als ,nur
Polemik* gegen ,fremde Ansichten, z. B. gegen Heraklit.”® Diese
Verneinungen sind fiir ihn ,nicht beliebig und zufillig gegen irgend eine
Theorie gerichtet, sondern wesensmifBig gegen das gewohnliche Meinen und
Wihnen®.”” ,,Das Sein und dessen Verstindnis muf3 sich durchsetzen gegen den
Schein und die Verstrickung in ihn.“*® Eine solche Auslegung vertritt im
Grunde schon der frithe Heidegger.”

In seinem in Rom gehaltenen Vortrag ,Europa und die deutsche
Philosophie® (1936) sagt Heidegger dann zum Verhiltnis der beiden

anfanglichen Denker Parmenides und Heraklit:

»Man sagt, Parmenides lehre das Sein gegeniiber dem Werden;
aber er spricht nur vom Seyn als dem Einen und Selbigen, weil er

weil}, dall es stindig vom Schein bedroht ist und dieses zu ihm

94 Heidegger, GA 35, 147.

95 Vgl. z. B. Aristoteles, Met. I (Buch X) 2, 1054 a 13: 6t 8¢ tadtd onpaivel Tmg 10 &v Kol
10 Ov [...]. ,Dal das Eine und das Seiende gewissermallen dasselbe bedeuten
[...].° (Ubersetzung nach: Aristoteles, Metaphysik, Griechisch-Deutsch, Neubearb. der
Ubers. von Hermann Bonitz, mit Einl. und Komm. hg. von Horst Seidl, griechischer Text
in der Ed. von Wilhelm Christ, Zweiter Halbband: Biicher VII(Z)-XIV(N), 3., verb. Aufl.,
Hamburg; Meiner 1991) Und an spiterer Stelle (1054 a 18 f): xoi t® 10 &vi eivon 10
€Kdoto ivat. ,,Eines-sein heifit eben ein Einzelnes-sein.” (Ebd.) Zu verweisen ist dann in
der Neuzeit z. B. auf Leibniz’ bekanntes , Axiom®, dessen Aussage in der
unterschiedlichen BETONUNG liegt, ,,que ce qui n’est pas veritablement UN estre, n’est
pas non plus veritablement un ESTRE.“ (Gottfried Wilhelm Leibniz, Sdmtliche Schriften
und Briefe, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften und der
Akademie der Wissenschaften in Gottingen, II. Reihe: Philosophischer Briefwechsel, 2.
Band: 71686-1694, Berlin: Akademie-Verlag, 174-193, hier: 186 (Leibniz an Antoine
Arnauld, 30. April 1687).

96 Heidegger, GA 35, 149, vgl. 101, 142.

97 Heidegger, GA 35, 149.

98 Heidegger, GA 35, 149.

99 Vgl. Neumann, ,Heideggers friihe Parmenides-Aulegung™; Neumann, Heidegger und
Parmenides, § 4.

.23 .



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

gehort als sein Schatten.

Man sagt, Heraklit lehre das Werden gegeniiber dem Sein; aber
er spricht nur vom Werden, um es hineinzudenken in das Eine des
Seyns, das im Wesen des Adyoc ist. Aber Adyoc heilit da nicht, wie
die Spéteren meinen, Vernunft und Rede, sondern die Sammlung,
die urspriingliche Gesammeltheit aller Widerstreite in das Eine
(Aéyewv — lesen, Zusammenlesen, Weinlese).

Wenn jemals zwei Denker dasselbe lehrten, Parmenides und
Heraklit — die man gern als Schulbeispiel des Zwiespaltes der
philosophischen Meinungen anfiihrt — bewahrten und entfalteten

noch ganz den ersten Anfang des abendlidndischen Denkens. 1%

e) Fragment B 8, 3441

Wie oben bereits erwidhnt wurde (nach Georg Picht), gibt die Versreihe 3441
einen gewissen Durchblick durch den gesamten Aufbau des parmenideischen
Denkens. Heidegger gibt eine Ubersetzung der Verse und eine knappe
Interpretation, da die (verneinenden und positiven) onpata bereits eingehenden
betrachtet wurden. Es sollen hier nur die Verse 34 und 3841 angefiihrt

werden, zunichst mit der Ubersetzung von Helmuth Vetter:

34 towtov &’ €oti voelv Te Kai obvekev EoTL vonua.
38 T mavt’ Svou(a) Eoton!®!,

doc0. Ppotoi kotédevio memorddTeg eivar GANOT,
40 yiyveoOai te kai SAvcOar, etvod e koi ovyd,

Kol TOmov AAAAGGEWY Sl TE XPOd PavOV Apeifetv.

100 In: Martin Heidegger, Vortrige, Teil 2: 1935 bis 1967, hg. von Giinther Neumann (GA
80.2), Frankfurt a. M.: Klostermann 2020, 679—696, hier: 688. Zu den gewdhnlich
vertretenen Auffassungen zu Parmenides und Heraklit vgl. kritisch Parmenides: Sein und
Welt, 51-56.

101 Nach Diels — Kranz. In anderen Ausgaben hier auch (nach Simpl. Codex E): ovopactat,
,,benannt“ (Parmenides, Uber das Sein, Griechisch/Deutsch, mit einem einf. Essay hg. von
Hans von Steuben, Ditzingen/Stuttgart: Reclam 2019), 12 (Nr. 8); Die Vorsokratiker,
Griechisch/Deutsch, ausgewdhlt, iibers. und erl. von Jaap Mansfeld und Oliver Primavesi,
iiberarb. und erw. Neuausg., Ditzingen: Reclam 2021, 316341, hier: 328 (Nr. 11)).

« 24 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

34 ,,Das Selbe aber ist Denken sowohl als auch dessentwegen
ist der Gedanke.*
38 ,,deshalb wird alles Name sein,
was die Sterblichen festgesetzt haben, liberzeugt davon,
dass es wabhr sei,
40 werden sowohl wie verderben, sowohl sein als auch nicht
Zu sein,
und den Ort zu wechseln und durch Farbe das Licht zu

tauschen.*1%
Heidegger gibt die folgende Ubersetzung:

,»34) Dasselbe aber ist das Vernehmen und das, deswillen die
Vernehmung.*

»37-51) ... — da also das Geschick [Moipa!®] es gefesselt hat ins
Ganze und Bewegungslose, so bleibt ihm v6llig nur Name. Als das,
was die Menschen angesetzt haben, vertrauend es sei das
Unverborgene. |

40) Aufgehen sowohl als Untergehen, (So)sein zumal und
Nichtsosein (vgl. [Frgm. B] 6, 8 f.), den Ort vertauschen und die

Oberflache wechseln im Licht. 104

Heidegger {iibersetzt Bpotoi (Vers 39) nicht (wortlich) mit ,,die Sterblichen®,
sondern mit ,,die Menschen“. Mit den Sterblichen sind, wie Karl Reinhardt
belegt, alle Sterblichen gemeint, alle Menschen, ,die Gesamtheit der
Menschen®.!s Die Ubersetzung mit ,,die Menschen® ist daher gerechtfertigt.
Heidegger spricht auch von der ,,Menschensippschaft“!. Das Wort vonua in

Vers 34 gehort im Griechischen zu den Verbalsubstantiven auf -po oder -o1¢ —

102 Parmenides. Sein und Welt, 114 f.

103 Ergénzung in eckigen Klammern (hier und weiter unten) vom Verf. Dem Fragment B §,
34-41 widmet Heidegger spiter (1952) seinen Text ,,Moira“ (in: Heidegger, GA 7, 235—
261).

104 Heidegger, GA 35, 138.

105 Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 69, vgl. 66.

106 Heidegger, GA 35, 128.

25 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

wie auch das Wort @Vvoig —, die sowohl als nomen actionis wie auch als nomen
acti verwendet werden konnen, also als Denken (von Gedachtem) und als (im
Denken) Gedachtes. Damit bringt das eine Wort vonuo immer schon ,.die
Doppelnatur des Denkens als eines Sich-Richtens-auf zum Ausdruck. Denken
ist immer zugleich auch schon Gedachtes, Denken kann auch sich selbst [...]
nur als Gedachtes erfahren.“!%”

Die gesamte Versreihe gibt fiir Heidegger als Beschluss des vorangehenden
Beweisgangs der onjpata dann nochmals einen Riickgang in den Ur-satz (Frgm.
B 3), ,,s0 freilich, daB dessen Gehalt jetzt bestimmter dargestellt wird*“ (in
Frgm. B 8, 34)."" Das soll nun gleich ausfiihrlich zitiert werden, weil
Heideggers Gesamtinterpretation damit erldutert und zugleich bestétigt wird.
Damit erweist sich auch die innere Schliissigkeit von Heideggers Auslegung
des Lehrgedichtes im Ganzen (wie auch weitere Textstellen belegen, die hier
nicht behandelt werden konnen). Von einem ,,Beweisgang® im Sinne einer
formalisierten Logik (logica docens) kann aber bei Parmenides noch keine
Rede sein. Wir diirfen Parmenides nicht ,,priifen und gar schulmeistern® oder
auch ,,ihn loben, dal3 er schon den Satz des Widerspruchs oder der Identitit
befolgt oder gar [...] gekannt habe®.!” Das gilt auch, wenn man einen ,,Zirkel
im Beweis*“!!® bemingelt. Parmenides Aufweisung ist in sich zirkelhaft, wie
alles urspriingliche Denken, aber der Zirkel ist kein ,,circulus vitiosus*, sondern
ein hermeneutischer.!"! Das aufschlussreiche Zitat zum Riickgang in den

Ur=atz lautet nun:

»Nicht einfach Zusammengehorigkeit von Vernehmen und Sein.
Vielmehr jetzt das Sein ausdriicklich gefaflt als oUvekév &ott

vonua, als Worumwillen des Vernehmens. Dieses ist, was es ist, im

107 Ginther, Grundfragen des griechischen Denkens, 219.

108 Heidegger, GA 35, 180.

109 Heidegger, GA 35, 155 (Die Auslassungspunkte in eckigen Klammern kennzeichnen zwei
nicht entzifferte Zeichen.); vgl. auch Martin Heidegger, Ergdnzungen und Denksplitter, hg.
von Mark Michalski (GA 91), Frankfurt a. M.: Klostermann 2022, 342-346, bes. 343. Die
gegenteilige Ansicht vertritt z. B. Ernst Heitsch (Parmenides, die Fragmente, griechisch-
deutsch, hg., iibers. und erl. von Ernst Heitsch, 3., abermals durchges. und erw. Aufl.,
Zirich: Artemis und Winkler 1995, 115 f.).

110 Heidegger, GA 35, 157.
111 Heidegger, GA 2, 202-204; vgl. auch Parmenides: Sein und Welt, 200.

« 26 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Dienst und Auftrag des Seins. Das Vernehmen vereint, damit darin
das Sein gebildet und entworfen werde. Und dieses so Entworfene
zugleich als das &v @, worin das Vernehmen sich hineinspricht. Wir
wissen, voelv gehort zusammen mit Aéyewv. Das Vernehmen ist fiir
sich als etwas Vorhandenes gar nicht aufzufinden. Wir stof3en
darauf, sofern wir zuvor auf das Sein treffen. In ihm als dem
Einheitlichen und der Anwesenheit finden wir je das der
Einheitlichkeit Zugetragene Einigen und Sammeln, d. h. Aéyew,
und in der Anwesenheit finden wir den notwendigen Bezug auf
Gegenwart. Alle Sprache ist nur im Sein sagbar. Daher: wo kein
Sein verstehbar, da auch keine Sprache und umgekehrt: wo keine
Sprache, da auch kein Seinsverstindnis. [...]

Weste nicht Sein als solches, dann bliebe das vogiv auch ein
Nichts. [...] Geschidhe aber nicht das Entwerfen im vogiv, dann
bliebe Anwesenheit verschlossen und kein Seiendes vermdchte je
zu begegnen. Sein und Vernehmen stehen daher nicht in einer
gleichsinnigen umkehrbaren Beziechung des Gegenseitigen
Zugehorens. Vielmehr gehort das Sein dem Vernehmen anders zu
als das Vernehmen dem Sein und etwa nur der Sinn der
Notwendigkeit ist jeweils ein anderer. Aber diese Verschiedenheit
auch so in der Gegenseitigkeit der Beziehung gehort zur

Einheitlichkeit des vollen Wesen des Seins.“!12

Was sich in dieser Auslegung Heideggers schon andeutet, ist der gewisse
Vorrang des Seins gegeniiber dem voeiv, wie es seine spiten Untersuchungen
zum Fragment B 3 noch deutlicher zum Ausdruck bringen.'!® Bereits in § 51
der Vorlesung Einfiihrung in die Metaphysik vom Sommersemester 1935 heif3t

€S:

»Vernehmung ist nicht eine Verhaltungsweise, die der Mensch als
Eigenschaft hat, sondern umgekehrt: Vernehmung ist jenes

Geschehnis, das den Menschen hat. Daher wird immer nur

112 Heidegger, GA 35, 180 f.
113 Vgl. Neumann, Heidegger und Parmenides, §§ 9 und 10.

27 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

schlechthin von voeiv, von Vernehmung, gesprochen. !

Das (An-)Wesen des Seins bleibt doch auf das voeiv angewiesen. Noch
schérfer als in Fragment B 3 kommt dieses Geschehen der Unverborgenheit in
Fragment B 8, 34 zum Ausdruck, wie Heidegger ebenfalls in der Vorlesung

vom Sommersemester 1935 ausfiihrt:

»Noch schirfer sagt Parmenides denselben Satz in Frg. 8 v. 34:
TaOTOV 0’éotTi voelv 1€ Kol ovvekev €ott vomuo: Dasselbe ist
Vernehmung und das, worumwillen Vernehmung geschieht.
Vernehmung geschieht umwillen des Seins. Dieses west nur als
Erscheinen, in die Unverborgenheit treten, wenn Unverborgenheit

geschieht, wenn ein Sicherdffnen geschieht.*!'s

Diese Auslegung ist aber nur dann moglich, wenn das obvekev im final-
ur-sdchlichen Sinne (,,worumwillen*) gedeutet wird.!'®

Dass Sein tiberhaupt anwest, wird von Parmenides erst gar nicht hinterfragt.
Erst u. a. Leibniz stellt die Frage: ,,Pourquoy il y a plustot quelque chose que
rien? Car le rien est plus simple et plus facile que quelque chose.“!"”

Was die Sterblichen, die Menschen (irrig) festgesetzt haben, ,,vertrauend es
sei das Unverborgene®, ist aber — vom Wesen des Seins und der
Unverborgenheit aus verstanden, vom hdheren und erhellten Standpunkt aus,
der immer der gottliche war — nur Name, dvopa''® (Vers 38), ,,nur Nennen,
bloBes Meinen und dariiber Reden®, aber (wie auch schon in Heideggers friither
Auslegung) ,,nicht rein nichts!“!'"* Heidegger spricht mit Sein und Zeit (§ 35)

auch vom ,,Gerede*:

114 Heidegger, GA 40, 150, vgl. 148 f.

115 Heidegger, GA 40, 147.

116 Vgl. Schliiter, Heidegger und Parmenides (1979), 117.

117 Gottfried Wilhelm Leibniz, ,,Principes de la Nature et de la Grace™ (1714), § 7, in:
Gottfried Wilhelm Leibniz, Die philosophischen Schriften, hg. von C. 1. Gerhardt, Bd. I-
VII, Hildesheim/New York: Olms 1978 (Unveridnd. Nachdr. der Ausg. Berlin 1875-1890),
Bd. VI, 598-606, hier: 602; vgl. Heideggers (nachtrigliche) ,,Einleitung* (1949) zu seiner
Freiburger Antrittsvorlesung ,,Was ist Metaphysik?* (1929) (in: Heidegger, GA 9, 365—
383, hier: 381).

118 Mit 6vopa ist bei Homer noch der Eigenname gemeint, mit dem eine Person genannt wird,
also eine bloB menschliche Festsetzung (vgl. Pape, Handwdrterbuch der griechischen
Sprache, Bd. 2, 348).

119 Heidegger, GA 35, 181.

« 28 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

»Das gemeine Seinsverstidndnis bleibt im Gerede {liber das Seiende
hiangen. Darin verstrickt wird der Blick nicht frei, um die
gesammelte und sammelnde Hinsicht auf das Eine zu vollziehen
und die Anwesenheit als solche in der Gegenwart zu begreifen, nur

ovopdalerv, kein Adyev. 120

Was das ovopalew betrifft, kann auch auf Vers 53 verweisen werden, insofern
,(be)nennen* hier unmittelbar mit ,,irren* (év ® memlavyuévor gictv) in Vers
54 in Verbindung steht. Der Irrtum der Sterblichen besteht aber nicht nur und
primér in der falschen Benennung, wie Felix Heinimann zu Recht (gegen

Hermann Diels) bemerkt:

,Dennoch ist es zu scharf ausgedriickt, wenn man gesagt hat,
Parmenides  habe ,die Benennung als Quelle des
Irrtums® bezeichnet und ,den Siindenfall der Menschheit mit der

Sprache beginnen‘ lassen.*!?!

Aber Heinimann verweist doch auf die Gefahr, dass ,,die falsche Benennung®,
wenn sie einmal erfolgt war, ,,dann fiir die Folgezeit weiterwirkte und den

Irrtum verewigte.*122
f) Ergebnis und Zusammenfassung

Es geht Heidegger letztlich darum, Sein als Anwesenheit aufzuweisen. Insofern
Anwesenheit zeithaft ist, ergibt sich: ,,Der Ur-satz und der Zeit-satz

sagen ,dasselbe "> Der Ur-satz wurde bereits genannt: 10 ydp o0TO VOEV

gotiv 1e kai elvar (Frgm. B 3) — ,,Vernehmen und Sein gehdren zusammen. 24

120 Heidegger, GA 35, 181.

121 Felix Heinimann, Nomos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese im
griechischen Denken des 5. Jahrhunderts, Basel: Reinhardt 1965, 50. Auch Helmuth
Vetter zeigt am Text (Frgm. B 8, 38 f. und B 19, 3), ,,[d]ass der Name nicht als solcher
schon in die Irre fithrt™ (Parmenides: Sein und Welt, 193). Auch in seinem spéteren Text
,Moira“ (1952) bemerkt Heidegger: ,,Alles so Festgesetzte bleibt 6vopa. Parmenides sagt
keineswegs, das gewohnlich Vernommene werde zum ,bloBen‘ Namen.* ( In: Heidegger,
GA 7,235-261, hier: 259).

122 Heinimann, Nomos und Physis, 50.

123 Heidegger, GA 35, 179.

124 Heidegger, GA 35, 179.

« 20 .



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Der Satz bezieht sich auf Anwesenheit:

,Diese Anwesenheit aber umzieht uns schon immer, d. h.
Anwesenheit als solche ist die Aussicht, in die wir hineinsehen,
nicht in etwas Vorhandenes, sondern das Hineinsehen als solches.
[...] Dieses bildende und sich entgegenhaltende Sehen ist der
Charakter des voeiv. Wir nennen es das Entgegenwarten oder
Gegenwidrtigen als Vorbilden von Anwesenheit. Gegenwart
bezeichnet jetzt das Grundverhalten des voelv. Dieses
Grundverhalten als bildendes Sehen in sich ist das Entwerfen von
Anwesenheit. Er-sehen ist im Sehen vorbilden, so wie Weg-sehen.
Umgekehrt, diese Anwesenheit west nur als das Entwerfen im
Entwurf des bildenden Sehens. Gegenwart und Anwesenheit sind
in sich zusammengehorig (wie die Einheit beider gewendet?

Temporalitét!).12s

Jede ,,Fortdauer und jedes ,, Von — bis* ,setzt Anwesenheit voraus‘.!2¢
Diese Zusammengehorigkeit von Gegenwirtigen (Entgegenwarten) (vogiv) und
Anwesenheit (givor) wird im Satz des Parmenides (Frgm. B 3) zum Ausdruck
gebracht, wenn auch noch nicht urspriinglich gedacht. Woher aber die
Anwesenheit als solche kommt, in deren Umkreis wir Sein verstehen, aus
welchem (geworfenen) ,,Zuwurf* fiir den (entwerfenden) ,,Entwurf*, und wie
Gegenwdrtigen (voeiv) und Anwesenheit von Sein urspriinglich
zusammengehorig und selbig-einfach-einzig-einig sind, das bleibt hier noch
unbeantwortet. Heidegger selbst betrachtet seine Vorlesung spéter als
,sunzureichend“.'”” Was die hier angesprochene , Temporalitit“ von
Anwesenheit betrifft, ist vor allem auf Heideggers spédten Vortrag ,,Zeit und

Sein‘!?% (1962) zu verweisen.

125 Heidegger, GA 35, 178 f. (1. Hervorhebung vom Verf.).

126 Heidegger, GA 35, 260.

127 Heidegger, GA 35, 103, Anm. 35.

128 In: Martin Heidegger, Zur Sache des Denkens, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann
(GA 14), Frankfurt a. M.: Klostermann 2007, 3—-66; vgl. dazu Ingeborg Schiifiler, ,,Die
Lichtung des Seins aus der Zeit. Zu Heideggers Grundgedanken und seinen Wandlungen®,
in: Harald Seubert (Hg.), Neunzig Jahre ,,Sein und Zeit". Die fundamentalontologische
Frage nach dem Sinn von Sein, Freiburg/Miinchen: Alber 2019, 43—81; Rainer Thurnher,

« 30 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Die drei Séatze lassen sich also kurz zusammenfassen:

,,Ursatz: Sein — Vernehmen.
Wesenssatz: Sein schlechthin ohne Nicht.

Zeitsatz: Sein ein notwendiges Verhiltnis zu Gegenwart.*!?

Vor allem der Wesenssatz (und erst als Folge der Zeitsatz) bleibt fiir Heidegger
problematisch: ,,aber — ist Sein nur An-wesenheit — woher dieser Spruch?
Begriindung? Veranlassung? Ab-senz notwendig.“'* Es zeigt sich: ,,Die
Grunderfahrung des ,Da‘ als solchen — und nur sie in ihrer Ubermacht gegen
alles  festgehalten.“*’ Es  blieb bei Parmenides ,bei diesem
ersten ,Seinseindruck‘“3? — | reine Gegenwdrtigung reiner Anwesenheit*!*.

Mit Vers B 8, 50 f. ist der Weg der Wahrheit am Ziel. Der griechische Text

mit Ubersetzung lautet nach Helmuth Vetter:
50 &v 1® oot Tav® ToTOV AGYOV 1OE VOTLa
apoeic aAndeing:
50 ,,Dadurch beend’ ich fiir dich meine Vertrauen erweckende

Rede und den Gedanken

zu beiden Seiten der Wahrheit; '3

Heidegger iibersetzt (ohne ausdriickliche Nennung von aueig'*):

,»20) Damit beende ich das gegriindete Sagen und Vernehmen

Zeit und Sein im Licht der Beitrdge zur Philosophie®, in: Heidegger Studies 25 (2009),
79-114.

129 Heidegger, GA 35, 261.

130 Heidegger, GA 35, 263.

131 Heidegger, GA 35, 265.

132 Heidegger, GA 62, 393.

133 Heidegger, GA 35, 265.

134 Parmenides: Sein und Welt, 116.

135 Das Wort apoig/auei bedeutet aber auch lediglich ,,um®, ,,herum®, ,,umher, , ringsum®,
,wvon“ (Frisk, Griechisches etymologisches Wérterbuch, Bd. 1, 98; Pape Handwdérterbuch
der griechischen Sprache, Bd. 1, 143). Jaap Mansfeld iibersetzt 6 apoig aindeing (Vers 51)
mit ,,hinsichtlich der Wahrheit* (Parmenldes Uber das Sein, hg. von Hans von Steuben,
13 (Nr. 8); Die Vorsokratiker, ausgewahlt, iibers. und erl. von Jaap Mansfeld und Oliver
Primavesi, 316-341, hier: 329 (Nr. 11)), in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque
lautet die Ubersetzung ,,sur la vérité” bzw. ,,about trouth (Etudes sur Parménide, Tom. I,
44). Heideggers Auslegung und Ubersetzung ist hier konsequent, insofern fiir ihn sie
selbst — ,,die Wahrheit” — die Gottin ist (Heidegger, GA 54, 7).

31 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

des Unverborgenen.*!3

2. Die Auslegung der Fragmente des Doxa-Teils des Lehrgedichtes

Der Weg des Scheins beginnt mit Fragment B 8, 51-61 und umfasst die
Fragmente B 9 bis B 19. Die Deutung, der Sinn und iiberhaupt die
Notwendigkeit des Doxa-Teils ist bis heute umstritten oder bleibt fiir manche
Interpreten ,,obskur“!3’. Von Heidegger werden die ,,00&0-Fragmente® in der
Reihenfolge B9,B 12, B 13, B 10, B 11, B 14, B 16 und B 19 nur in § 23 am
Schluss der Vorlesung vom Sommersemester 1932 erdrtert, spéater dann nicht
mehr. Es konnen hier nur die fiir Heideggers Auslegung wesentlichen

Fragmente herausgegriffen werden.
a) Fragment B 8, 53-59

Parmenides entwirft im Doxa-Teil eine Kosmogonie, die trotz der
fragmentarischen Uberlieferung in ihrer Grundstruktur deutlich erkennbar ist.
Die entscheidenden Verse zum ,dritten Weg“ im Ubergang zu den Doxa-
Fragmenten B 9 bis B 19 hat bereits Karl Reinhardt in seinem
,revolutionierende[n] Buch®“!*® iiber Parmenides (1916) zu klaren versucht, auf
den sich auch Heidegger immer wieder bezieht. Es soll daher zundchst der
griechische Text von Fragment B 8, 53-59 mit der Ubersetzung und dem

Kommentar Reinhardts angefiihrt werden:

53 popeog yap katébevto 0vo yvopag ovoudlety,
TV piov o ypedv dotv (§v O memhavnuévol eictv).
55 tavtia & éxpivavrto oépog kai onpat’ E0evto

Y0P A’ AAAMA®V, Tf pHev eAoYOS aibéplov mop,

136 Heidegger, GA 35, 139.

137 Geoffrey S. Kirk/John E. Raven/Malcolm Schofield, Die vorsokratischen Philosophen.
Einfiihrung, Texte und Kommentare, Ubers. von Karlheinz Hiilser, Stuttgart/Weimar:
Metzler 1994, 266.

138 Gadamer, ,,Das Lehrgedicht des Parmenides (1936), in: Gadamer, Griechische
Philosophie II, 30-57, hier: 30.

« 32 .



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

fmiov 8v, p€y’ (apotov) ELaepov, EOVTA TAVTOGE TOVTOHV,
58 1@ & £tép® PN TOOTOHV" ATAP KAKEIVO KOT™ AT

tavtio, vOKT’ ddof], Tokvov dépog uppidég te.!¥

»»-[33] Denn sie kamen iiberein, zwei Formen zu benennen, [54]
von denen man die eine nicht benennen darf: das ist ihr Irrtum;
[55 f.] sie schieden gegensdtzlich beider Korper und sonderten ihre
Merkmale voneinander: hier die Flamme des Atherfeuers, [57] die
milde, gar sehr gleiche, sich selbst iiberall gleiches, [58 f.] dem
anderen ungleiche; doch stellten sie auch jenes andere fiir sich
allein, auf die entgegengesetzte Seite, die lichtlose Nacht, einen
dichten und schweren Stoff.® | Diels hat erkannt, daf tdvtia
adverbial steht wie tavavtioo bei Thukydides VII, 79: tdvavtia
dwot@pev. Ich ziehe daraus den Schluf3, daB katd nicht mit tévtia
zu verbinden ist, da3 also avtd nicht Apposition zum Adverbium
ist, sondern dal} xoat’ avto soviel wie ,allein’, ,fiir sich® bedeutet.!
Wie mir scheint, gewinnt bei dieser Auffassung der ganze Satz an
Konzinnitit. Zwei Formen werden einander entgegengesetzt, eine
jede fiir sich; es sind die beiden stirksten und durchgéingigsten
Gegensitze, die Parmenides in der Welt der sinnlichen Erscheinung
finden konnte, Finsternis und Licht. Jede dieser Vorstellungen oder
Stoffe — denn er hat kein Mittel zwischen beidem zu unterscheiden
— ist fiir sich betrachtet ein tav010v, sie leidet weder eine Steigerung
noch eine Schwichung, sie ist einheitlich und ohne Unterschied;
aber sofern sie Gegensatz ist und durch ihr Gegenteil liberhaupt erst
zustande kommt, ist sie zugleich ein o0 tavtdv, das heildt, sie ist

und ist doch wiederum nicht. Der Fehler dieser Weltanschauung

139 Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 69 (Erginzung
in Keilklammern ¢ ... ) von Reinhardt in Anlehnung an Diels, Die Fragmente der
Vorsokratiker, Bd. 1, 4. Aufl. (Abdruck der 3. Aufl. von 1912 mit Nachtrégen), 138—165,
hier: 159). Der in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque edierte griechische Text ist
bis auf geringfiigige Abweichungen damit identisch (vgl. Etudes sur Parménide, Tom. I,
44 £.; ebenso Parmenides, Uber das Sein, 14 (Nr. 8); Die Vorsokratiker, 328/330 (Nr. 11)).

140 Die Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque schliefit sich dieser Deutung an und iibersetzt
,par lui seul” (Vers 58) (Etudes sur Parménide, Tom. 1, 45).

.33 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

ist, dal3 sie zwei Formen setzt statt einer; womit keineswegs gesagt
ist, da} eine der beiden, etwa das Licht, dem wahren Wesen niher

stande als die Finsternis [...].“™#!

Die Ubersetzung von Vers 54 trifft allerdings nicht den Sinn, wie Karl
Bormann in seiner Kolner Habilitationsschrift iiberzeugend darlegt.'#? Das t@v
piav ist hier nicht partitiv aufzufassen (,eine von den beiden*), sondern
kollektiv zu verstehen. Er schligt in Anlehnung an andere Autoren
(insbesondere Hans Schwabl'#’) folgende Ubersetzung vor: ,,Von denen eine
(einheitliche) zu benennen nicht statthaft ist.“!* Inhaltlich ergibt sich dann fiir
Bormann die folgende Aussage: ,,Die Menschen setzen zwei Formen an,
namlich Licht und Nacht, und bestreiten, daf3 sie eine Einheit bilden miissen.
[...] Statt der Zweiheit der Formen aber ist fiir die Wirklichkeit eine einzige
Form richtig, ndmlich das Seiende.“'# Dieser Auslegung schlie3t sich auch
Hans-Christian Glinther an, der immer wieder auch auf Heidegger Bezug

nimmt. Die Menschen sind der Meinung, sie legen sich darauf fest, ,,zwei

141 Reinhardt, Parmenides, 69 f. (Die Angabe der Verszahlen in eckigen Klammern und der
Trennstrich zum Kommentar stammen vom Verf.).

142 Auch in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque heiBt es in der englischen Ubersetzung
von Vers 53 f. in Uberemstlmmung mit Reinhardt: ,,For {(mortals) have set their minds on
naming two forms, one of which is not right (to name); (that is) where they have strayed
(from the truth).” (Etudes sur Parménide, Tom. I, 44 (Ergénzungen in Keilklammern (...)
in der Pariser Ausgabe)). Ebenso problematisch (wie auch die von Hans-Georg Gadamer
hier aufgenommene Randbemerkung (**) zu IX. (Diels frgt. 8) Vers 53 f. verdeutlicht; vgl.
auch Gadamer, ,,Das Lehrgedicht des Parmenides. Kurt Riezlers Parmenidesdeutung®, in
Gadamer, Griechische Philosophie II, 30-57, hier: 50) tibersetzt Kurt Riezler: ,,Denn sie
kamen ubereln zwe1 Gestalten mit Namen zu benennen — denn nur eine konne nicht sein
— darin irrten sie. (Parmenides, Ubersetzung, Einfiihrung und Interpretation von Kurt
Riezler, bearb. und mit einem Nachwort von Hans-Georg Gadamer, 35).

143 Hans Schwabl, ,,Sein und Doxa bei Parmenides”, in: Wiener Studien. Zeitschrift fiir
klassische Philologie 66 (1953), 50-75; revidiert in: Hans-Georg Gadamer (Hg.), Um die
Begriffswelt der Vorsokratiker, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1968,
391-422.

144 Bormann, Parmenides, 124 (mit der vorgeschlagenen Verbesserung). Aus der neueren
Literatur sei Panagiotis Thanassas genannt: Er iibersetzt Fragment B 8§, 54
folgendermaBen (in Ubereinstimmung mit Schwabl bzw. Bormann): ,,a unity of which is
not [deemed] necessary [to name]“ (Panagiotis Thanassas, Parmenides, Cosmos and
Being. A Philosophical Interpretation (Milwaukee, Wis.: Marquette University Press 2007,
66 (Eckige Klammern in der Ubersetzung); vgl. auch Parmenides: Sein und Welt, 234—
236). Ebenso erlautert Millj Laura Gemelli Marciano: ,,Sie haben zwei voneinander
untrennbare Gestalten (also zwei Seiende statt eines einzigen) angenommen, Feuer und
Nacht, [...].“ (Die Vorsokratiker, Bd. 2: Parmenides, Zenon, Empedokles, Griechisch-
lateinisch- deutsch, Auswahl der Fragmente und Zeugnisse, Ubers. und Erl. von M. L.
Gemelli Marciano, 3., iiberarb. Aufl., Berlin: Akademie-Verlag 2013, 64, vgl. 27).

145 Bormann, Parmenides, 124 f.

« 34 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Formen zu benennen, die so sind, dal} eine einheitliche Form — d. h. eine sie
beide in sich einende umgreifende Form — zu benennen unnétig ist“.'¢ Die u. a.
von Bormann gegebene Auslegung und Ubersetzung stimmt auch weit besser
mit der weiteren Interpretation Reinhardts tiberein. Eine explizit andere

Ubersetzung und Auslegung von Vers 54 gibt beispielsweise Olof Gigon:

,Entscheidend ist die Bemerkung, dafl die eine der beiden
Gestalten nicht hitte einen Namen erhalten sollen; die andere hat
also ithren Namen zu Recht. Also vertritt diese das Seiende, jene
das Nichtseiende. Der Irrtum der Menschen ist, dal3 sie auch dem

Nichtseienden einen Namen geben.““!¥

Der Name fiir die Gestalt, die nicht hétte benannt werden sollen, ist fiir Gigon
die Nacht.!#
Nach diesen Vorbemerkungen kann nun Heideggers Auslegung und

Ubersetzung betrachtet werden:

»01) Von dem her (womit ich aufhodrte) bringe ich dir zum
Verstiandnis die menschliche Ansicht, wobei du meine Rede
vernimmst als ein durch und durch Tduschungsvolles (von Tausch
und Schein Sagendes). Der Anblicke zwei ndmlich legten sie fest
fiir alles Bereden des Gemeinten, da3 deren nur der eine ,sei’, geht
nicht an (zu sagen). In allem (Festlegen) sind sie die Irrenden.

55) Das Entgegen-liegende haben sie herausgefordert nach
Gebild und die Hinsichten (fiir die Ansicht) legten sie getrennt von
einander (jede fiir sich) fest. Hier der Lohe lichte Glut
(Erscheinendes) gewidhrend, gelichtet (locker), behend-beschwingt,
iberallhin dasselbe, zum andern auch nicht dasselbe (vgl. D [Frgm.
B] 10). Doch ebenso jenes fiir sich, das Entgegenliegende, die
Nacht (Erscheinendes) versagend, ungelichtet (dicht) und

146 Giunther, Grundfragen des griechischen Denkens, 222.

147 Olof Gigon, Der Ursprung der griechischen Philosophie. Von Hesiod bis Parmenides, 2.
Aufl., Basel/Stuttgart: Schwabe 1968, 271.
148 Gigon, Der Ursprung der griechischen Philosophie, 272.

.35 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

lastend. 1%

Was die Ubersetzung ,,die Hinsichten (fiir die Ansicht)“ usw. betrifft, kann auf
das verwiesen werden, was bereits zu dem deutschen Altphilologen Karl
Reinhardt (1866—-1958) gesagt wurde. Nicht von der Wortwahl, aber von der
Sache her ergibt sich eine nahe Ubereinstimmung mit der Auslegung von
Reinhardt, die Heidegger natiirlich kannte. Dass von den zwei Anblicken, die
die Menschen festlegten, ,,nur der eine ,sei‘“, kann aber unterschiedlich
gelesen werden. Es kann bedeuten, dass nur der eine (von den zwei Anblicken)
sei, oder dass nur der eine-einige-selbige Ausblick sei. Entsprechend seinem
hermeneutischen Vorverstindnis verwundert es nicht, dass Heidegger (in
Ubereinstimmung mit u. a. Bormann und Schwabl) die zweite mdgliche Lesart

vertritt, wie seine weitere Erlduterung zeigt:

,Dabei ist wichtig, dall der Hinsichten zwei sind, d. h. in V. 54/55
die onpata yopic dn’ AoV [V. 56]. Dies gewohnliche Meinen
148t sich jeweils auf eine fiir sich ein, daher eben das jenachdem
moglich; wihrend die onpota des Seins alle auf eine [sic!]
Aussicht zulaufen und im Grunde dasselbe sind. An diesen
Hinsichten und ihrem jenachdem vollzieht sich alles Bereden,
dessen weitere Ansichten sich bilden und alsbald herrschen.

Die so sich festlegen auf diese festgelegten Hinsichten sind die
Irrenden, bewegen sich in einem Hin und Her, bald so, bald so, der
Irre (8, 54).¢1%

Heidegger schlie3t sich ebenso Reinhardts Deutung von xat’ avto (Vers 58)

als ,,allein®, ,.fiir sich* an und {ibersetzt (in Klammern): ,,jede fiir sich*.
b) Fragment B 9

Die weiteren Doxa-Fragmente setzen fiir ein angemessenes Verstdndnis die

grundlegende Erorterung von Fragment B 8, 53—-61 immer schon voraus. Die

149 Heidegger, GA 35, 183 f.
150 Heidegger, GA 35, 185 (Ergénzungen in eckigen Klammern vom Verf.).

« 36 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

Doxa-Fragmente beginnen mit B 9. Insofern ist das Fragment von besonderer
Bedeutung. ,,Das zundchst wichtigste Fragment ist das 9.“'>' Es geht um Schein
und Erscheinen. Es sollen wieder zuerst der griechische Text und die

Ubersetzung von Helmuth Vetter angegeben werden:

1 ovtap Emedn tavta eaoc Kai vOE dvopactal
Kol T0 KOTO CQETEPAG OLVALELS €Ml TOTGT TE Kod TOTC,
AV TAEOV £6TLV OOV PAEOS KOl VOKTOG APAVTOV

4 {oov QUEOTEPMV, EMEL OVOETEP® LETO UNOEV.

1 ,.Doch da alles Licht war benannt und Nacht,
und zwar mit Riicksicht auf ihre eigenen Krifte bei diesen
und jenen,
ist alles zugleich des Lichtes voll und der Nacht,
4 die beide einander die Waage halten, dass keines von ihnen

dem anderen nachsteht. 152

Etwas anders lautet wiederum z. B. die englische Ubersetzung von Vers 4
(Ausschnitt) in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque: ,since (there is)
nothing (that) falls to the lot of neither”, was dann positiv heif3t, ,,therefore
everything falls to the lot of one or the other or of both*“.’** Dann bedeutet
,»hothing* (unoév) also: nichts auBerhalb von beiden, von Licht und Nacht, sie
umfassen alles.

Heidegger gibt die folgende Ubersetzung:

»Doch sobald einmal jegliches in Hinsicht auf Licht und Nacht
beredet wurde, und das gemil3 den je eigenen Vermdgen zu diesem
sowohl als jenem, ist das all erfiillt zumal von Licht und nicht
scheinender Nacht beide einander gleich, denn keinem mit dabei
(ist) das Nichts. !>

151 Heidegger GA 35, 187.
152 Earmenides: Sein und Welt, 136 f.
153 Etudes sur Parménide, Tom. 1, 61 f.; vgl. auch Parmenides, A Text with Translation,

Commentary, and Critical Essays by Leonardo Taran, Princeton/New Jersey: Princeton
University Press 1965, 161.

154 Heidegger, GA 35, 187.

37 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Die Ubersetzungen unterscheiden sich im Wesentlichen nur bei Vers 4.
Heideggers Auslegung und Ubersetzung wurde spiter von Hans Schwabl
vertreten, dem sich auch Gadamer anschloss (und Gemelli Marciano).'s Eine
Entscheidung ist anhand des isolierten Fragments gar nicht zutreffen. Rein
philologisch betrachtet, liegt die Ubersetzung nach der Ausgabe von Aubenque
zundchst ndher.”® Der Auslegung von &-@avtog als ,nicht scheinend”, also
,.Jlichtlos® schlieB3t sich auch Vetter an.!*

Der Ubersetzung von Fragment B 9 ist die Randbemerkung beigefiigt: ,,Die
Grundhinsichten — Vor-scheine — alles Erscheinens.“!*® Diese sind Licht und
Dunkel (oder lichtlose Nacht). ,,Kurz gesagt®, ergibt sich fiir Heidegger: ,,alles
Erscheinende zeigt sich nicht nur im Licht, in Erhellung und Dunkel und
Verfinsterung und verbirgt sich da zugleich, sondern das Erscheinen ist
zugleich ihr ,Sein .*“'* ,Sein“ ist hier in Anfiihrungszeichen gesetzt. Es ist nicht
das volle und urspriinglich-eine-einzige Seiend-sein, Heidegger spricht von

einem ,,Zwischen:

,und wieder ist Wesentliches gesagt iiber die beiden
Grundhinsichten Licht und Dunkel; beide sind einander gleich
(vgl. oben 8, 54), keines vor dem anderen einen Vorzug, denn sie
sind beide nicht génzlich Nichts. Sie sind aber auch nicht Sein,
sondern eben das Zwischen, was von beiden hat, was so aussieht
wie Sein und eben als so aussehendes es micht ist: mithin

scheing.“160

Zuvor heifit es auch: ,,Dieses Erscheinende aber gibt sich gerade als das

Seiende [das Seiend, t0 €d6v], der Schein ist das vermeintliche Sein [Seiend-

155 Schwabl, ,,Sein und Doxa bei Parmenides*; vgl. Parmenides, Ubersetzung, Einfiihrung
und Interpretation von Kurt Riezler, bearb. und mit einem Nachwort von Hans-Georg
Gadamer, 37, Anm. *; Die Vorsokratiker, Bd. 2, Auswahl der Fragmente und Zeugnisse,
Ubers. und Erl. von M. L. Gemelli Marciano, 27.

156 Nimlich pnd-év eigentlich und¢ eic, ,keiner, auch mnicht einer, und (das)
,.Nichts® zumeist (zwar nicht im Lehrgedicht des Parmenides, vgl. Frgm. B 6, 2) mit
Artikel ro undév (vgl. Pape, Handwdrterbuch der griechischen Sprache, Bd. 2. 170).

157 Parmenides: Sein und Welt, 139.

158 Heidegger, GA 35, 187, Anm. 91.

159 Heidegger, GA 35, 187 f.

160 Heidegger, GA 35, 188.

« 38 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

sein].“!6! Die Auslegung passt zunichst nicht vollig zur Ubersetzung. Licht und
Dunkel sind einerseits ,,nicht gdnzlich Nichts“, andererseits heiflt es in der
Ubersetzung (Vers 4): ,keinem mit dabei (ist) das Nichts.* Vielleicht sollte die
Ubersetzung besser so erginzt werden: ,.keinem mit dabei (ist) (fiir sich selbst)
das Nichts*.

Das jeweils Erscheinende ist nicht fiir sich selbst scheinhaft, sondern die
Erscheinung wird zum Schein, wenn die Sterblichen das erscheinende Seiende
,vermeintlich® flir das eine-einfach-einzig-selbige Sein selbst nehmen. Der
Weg zum Sein ist nur dann mdglich, wenn der Schein als Schein von den
Sterblichen aufgedeckt, verstanden und festgehalten wird.

Jochen Schliiter erdrtert im abschlieBenden sechsten Kapitel (§§ 62-68)
seiner Heidelberger Dissertation liber Heidegger und Parmenides (geméil der
Uberschrift) eine Reihe von ,[k]ritische[n] Bemerkungen zu Heideggers
Auslegung des Parmenides“'®?, die hier in ihrer Gesamtheit nicht erdrtert
werden konnen. Heidegger geht es in erster Linie nicht um eine
philosophiehistorische oder philologisch-wissenschaftliche Untersuchung des
anfanglichen Denkens bei Parmenides. Eine wesentliche Frage Schliiters soll

herausgegriffen werden:

»Dabei mu} gefragt werden , ob H[eidegger]s These auch dann
haltbar ist, wenn [...] in B 2 von Parmenides nicht nur eine
Entgegensetzung der Wege zu Sein und Nichts, wie H[eidegger]
glaubt, sondern eine exklusive Disjunktion im modus tollendo

ponens vorgelegt wird [...].“1%

Zunichst ist zu fragen, ob eine Schlussfigur der traditionellen Aussagenlogik,
auch ,,Disjunktiver Syllogismus*“'* genannt, der erst auf die Stoa zuriickgeht,
im logisch strengen Sinne auf Parmenides zuriickprojiziert werden darf. Aber

auch Schliiter gibt zu bedenken:

161 Heidegger, GA 35, 186 (Ergénzungen in eckigen Klammern vom Verf.).

162 Schliiter, Heidegger und Parmenides, 305.

163 Schliiter, Heidegger und Parmenides, 322.

164 Vgl. Art. ,,Syllogismus/Syllogistik* in: Enzyklopddie Philosophie, in drei Bénden mit einer
CD-ROM, hg. von Hans Jorg Sandkiihler, Hamburg: Meiner 2010, Bd. 3, 2656 f.

- 30 -



FEksistenz | Vol. 4 (December 2025)

»Wenn Parmenides die Ungewordenheit, Ganzheit, Vollendung des
€0v beweist, indem er zeigt, daB3 ihr kontradiktorisches Gegenteil
nicht die Bedingung erfiillt, die dem Begriff des Ist entspricht [...],
dann liegt darin eingeschlossen, da3 dieses Gegenteil zumindest

eine Denkmoglichkeit fiir den Menschen ist.“!%

Die neuere Auslegung von Helmuth Vetter kommt Heidegger deutlich néher.
Ziel ,,einer phdnomenologischen Analyse® ist es fiir ihn, ,,die Dualitdt von Sein
und Schein aufzuheben und in der Einheit von Schein (86&a), Sein (etvar) und
Erscheinen (dem mepdv der doxodvta) zu griinden.' Damit ergibt sich in

weitgehender Ubereinstimmung mit Heideggers Auslegung:

,,Bs handelt sich somit nicht um die Differenz von Sein (givar °B
6.1) und Schein (die d6&m der PBpotoi °B 1.30), sondern um die
Gesamtheit aller Erscheinungen (td. doxobvta °B 1.32), die sich
erst dann als bloBer Schein erweisen (d0&ag Ppoteiog °B 8.51),
wenn sie meinen, sich an die Stelle des Seins setzen zu kénnen

(xotébevto °B 8.53).1¢7

Vetter stimmt auch mit Georg Picht {iberein: ,,Kein Grieche hitte eine Lehre
vom Sein akzeptiert, die nicht auch den sinnlich sichtbaren Kosmos zu erkldren
erlaubt. 168

In gewisser Weise vergleichbar ist Heideggers Einsicht, dass im Ubergang
vom Verfallen, also der Doxa, zur FEigentlichkeit nicht die ,,Welt* (im
ontischen Sinne) inhaltlich eine andere wird, sondern nur unser

Seinsverstindnis sich gewandelt hat:

,Diese eigentliche Erschlossenheit modifiziert aber dann
gleichurspriinglich die in ihr fundierte Entdecktheit der ,Welt‘ und

165 Schliiter, Heidegger und Parmenides, 326.

166 Parmenides: Sein und Welt, 201; vgl. auch Karl-Heinz Volkmann-Schluck, Die
Philosophie der Vorsokratiker. Der Anfang der abendlindischen Metaphysik, hg. von
Paul Kremer, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1992, 63 ff.

167 Parmenides: Sein und Welt, 199 f.

168 Georg Picht, Vorlesungen und Schriften, Teil: Die Fundamente der griechischen
Ontologie, mit einer Einf. von Hellmut Flashar, Studienausg., Stuttgart: Klett-Cotta 1996,
199; zitiert in: Parmenides: Sein und Welt, 191, Anm. 99.

« 4(0 -



Giinther Neumann Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

die Erschlossenheit des Mitdaseins der Anderen. Die
zuhandene ,Welt® wird nicht ,inhaltlich® eine andere, der Kreis der
Anderen wird nicht ausgewechselt, und doch ist das verstehende
besorgende Sein zum Zuhandenen und das fiirsorgende Mitsein mit
den Anderen jetzt aus deren eigenstem Selbstseinkonnen heraus

bestimmt. 1%

Wie es in einer Randbemerkung zu Heideggers Abhandlung Der Begriff der
Zeit (1924) heiBit, die (mit den Worten des Herausgebers Friedrich-Wilhelm v.
Herrmann) ,mit Fug und Recht als die Urfassung von ,Sein und
Zeit* gekennzeichnet werden* kann, &ndert sich in der ,,Sorge — und
Bekiimmerung (Wie)*“ nun im ,.eigentliche[n] Freisein“ ,,nichts im Was und
wenn — dann aus Wie | aber nicht umgekehrt®.!”

Der Rede der ,,Gottin der Wahrheit* des parmenideischen Lehrgedichtes
wirde dann der ,Ruf des Gewissens” als ,Aufruf zum eigensten
Selbstseinkonnen* in § 56 von Sein und Zeit korrespondieren, der aber
,jeglicher Verlautbarung® entbehrt.'”” Aufgerufen wird das ,,Man-selbst” im
Modus der Verfallenheit.

Giinther Neumann, Prof. Dr. Dr.

seydlitz-neumann@t-online.de

169 Heidegger, GA 2, 394 f.

170 In: Martin Heidegger, Der Begriff der Zeit, hg. von Friedrich-Wilhelm v. Herrmann (GA
64), Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 1-103, hier: 60, Anm. (70), vgl. ,,Nachwort des
Herausgebers®, 127-133, hier: 132 f.

171 Heidegger, GA 2, 362 f.; vgl. Ingeborg Schiiller, ,,Gewissen und Wahrheit. Heideggers
existenziale Analytik des Gewissens (Sein und Zeit §§ 54—62)“, in: Kategorien der
Existenz. Festschrift fiir Wolfgang Janke, hg. von Klaus Held und Jochem Hennigfeld,
Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1993, 327-349.

.41 -





