
·3·

Günther Neumann

Martin Heideggers Auslegung des

parmenideischen Lehrgedichtes

Zusammenfassung: Heideggers Auslegung und Übersetzung der griechischen
Philosophen ist von philologischer Seite oft kritisiert worden, weshalb
einleitend der hermeneutische Leitfaden seiner Parmenides-Interpretation kurz
erörtert wird. Seine eingehende und umfassende Auseinandersetzung mit den
Vorsokratikern erfolgt erst in seinem späteren Denken. Die im vorliegenden
Beitrag ausschließlich herangezogene Vorlesung vom Sommersemester 1932
ist dadurch ausgezeichnet, dass sie als ein Weg in das spätere Ereignis-Denken
zu betrachten ist und zugleich die einzige Gesamtinterpretation des
parmenideischen Lehrgedichtes gibt. Von den hier ausgelegten beiden Teilen
des Lehrgedichtes, dem Aletheia-Teil und dem Doxa-Teil, sind die drei von
Heidegger untersuchten Wege zu unterscheiden: der von der Göttin verkündete
Weg der Wahrheit (Unverborgenheit), der Weg des Nichts, „der schlechthin
aussichtslos ist und zu nichts führt“, und der Weg des Scheins, „der Gemeine
Menschenweg“, der für ihn „doch zu etwas führt“. Er führt nämlich zum
Erscheinenden, das nicht für sich selbst scheinhaft ist, sondern die Erscheinung
wird in Heideggers Auslegung erst dann zum Schein, wenn die Sterblichen das
erscheinende Seiende vermeintlich für das eine-einfach-einzig-selbige Sein
selbst nehmen.

Abstract: Heidegger’s interpretation and translation of the Greek philosophers
has often been criticized from a philological perspective, which is why the
hermeneutic guideline of his exegesis of Parmenides will be briefly discussed
in the introduction. His in-depth and comprehensive engagement with the Pre-
Socratics only occurs in his later thought. The lecture from the summer
semester of 1932, which is used exclusively in this article, is distinguished by
the fact that it can be regarded as a path into the later Enowning-Thinking
(Ereignis-Denken) and at the same time provides the only complete
interpretation of the philosophico-didactic poem of Parmenides. From the two
parts of the poem presented here, the Aletheia part and the Doxa part, the three
paths examined by Heidegger must be distinguished: the path of truth



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·4·

(unconcealment) proclaimed by the goddess, the path of nothingness, “which is
absolutely without prospects and leads to nothing,” and the path of appearance,
“the Common Human Path,” which for him “still leads to something.” It leads
to the appearing, which is not seemingly in itself, but in Heidegger’s
interpretation, the appearance only becomes a semblance when mortals
supposedly take the appearing being for the one-simply-unique-same Being
itself.

摘要：海德格尔对希腊哲学的阐释与翻译常受到语文学界的批评，因此
本文开篇将简要探讨其阐释巴门尼德思想所遵循的诠释学原则。他对前
苏格拉底哲学家的深入系统研究实则见于后期思想。本文专引的1932年
夏季学期讲座具有双重意义：既可视为通向后期的本有思维（Ereignis-
Denken）之路径，又是对巴门尼德教谕诗唯一完整的诠释。该教谕诗包
含“无蔽”与“意见”两部分，需区分海德格尔剖析的三重道路：女神
宣告的真理（无蔽）之路；那条“绝无前景、通往虚无”的空无之路；
以及“常人之路”的表象之路——此路对他而言“仍通达某物”。它通
向显现者，而显现本身并非虚妄；依海德格尔的阐释，只有当终有一死
者误将显现着的存在者当作单纯-唯一-同一的存在本身时，显现才蜕变为
表象。

Keywords: Parmenides; Heidegger; Hermeneutik; Wahrheit; Aletheia; Doxa;
Sein; Nichts; Schein; Erscheinung; Anwesenheit; Zeit; Einheit

Vorbemerkung

In Heideggers Text „Aus einem Gespräch von der Sprache. Zwischen einem
Japaner und einem Fragenden“ (1953/54) heißt es: „Das Bleibende im Denken
ist der Weg. Und Denkwege bergen in sich das Geheimnisvolle, daß wir sie
vorwärts und rückwärts gehen können, daß sogar der Weg zurück uns erst
vorwärts führt.“1 Der „Weg zurück“ führte Heidegger bis zu den Anfängen des
abendländisch-europäischen Denkens, zu Anaximander, Parmenides und

1 Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann
(GA 12), 2. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 79–146, hier: 94; vgl. auch Martin
Heidegger, Der Anfang der abendländischen Philosophie. Auslegung des Anaximander
und Parmenides, hg. von Peter Trawny (GA 35), Frankfurt a. M.: Klostermann 2012, 46;
vgl. dazu Karsten Harries, „Herkunft als Zukunft“, in: Annäherungen an Martin
Heidegger. Festschrift für Hugo Ott zum 65. Geburtstag, hg. von Hermann Schäfer,
Frankfurt a. M./New York: Campus-Verlag, 1996, 41–63.



 Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·5·

Heraklit.
Mit Parmenides befasste sich Martin Heidegger vom Beginn bis zum Ende

seines philosophischen Lebensweges immer wieder. In seinem „Colloquium
über Dialektik (Muggenbrunn am 15. September 1952)“ bemerkt er
rückblickend, dass er sein „erstes Kolleg“ (im Wintersemester 1915/16 in
Freiburg i. Br.) über das Fragment B 3 des Parmenides hielt.2

Noch in seinem letzten Seminar in Zähringen 1973 kommt es Heidegger
besonders darauf an, „ins rechte Hören auf Parmenides zu gelangen“.3

Parmenides ist für ihn „der eigentliche Begründer der antiken Ontologie“4,
gemeinsam mit Heraklit der „Stifter alles Denkertums“5. In seiner Freiburger
Vorlesung vom Sommersemester 1922 heißt es in § 25 zu Parmenides:

„Als geistesgeschichtliches (mehr: schicksalentscheidendes)
Paradigma für die Fragwürdigkeit und Unmittelbarkeit der
ursprünglichen Seinsbegegnung steht die eleatische These [ἓν τὰ
πάντα] am Anfang der Philosophie- und
Lebensauslegungsgeschichte, die wir selbst sind.“6

Als insgesamt verlässlichste Textausgabe (mit wohldurchdachter französischer
und englischer Übersetzung) des parmenideischen Lehrgedichtes kann die

2 Martin Heidegger, Seminare: Hegel – Schelling, hg. von Peter Trawny (GA 86), Frankfurt
a. M.: Klostermann 2011, 745–763, hier: 760; vgl. Chris Bremmers, „Schriftenverzeichnis
(1909–2004)“, in: Heidegger und die Anfänge seines Denkens, hg. von Alfred Denker,
Hans-Helmuth Gander, Holger Zaborowski (Heidegger-Jahrbuch 1), Freiburg/München:
Alber 2004, 419–598, hier: 467, Anm. 17. Eine Übersicht der Parmenides-Stellen in der
Martin Heidegger Gesamtausgabe (Abkürzung im Folgenden: GA) geben: François
Jaran/Christophe Perrin, The Heidegger Concordance, foreword by Theodore Kisiel, Vol.
1–3, London/New Delhi/New York/Sydney: Bloomsbury 2013, Vol. 3: Indices, 211;
Patrick Unruh, Register zur Martin Heidegger Gesamtausgabe, Frankfurt a. M.:
Klostermann 2017, 577 f.

3 Martin Heidegger, Seminare, hg. von Curd Ochwadt (GA 15), 2., durchges. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2005, 372–400, hier: 395.

4 Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phänomenologie, hg. von Friedrich-Wilhelm
von Herrmann (GA 24), 3. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1997, 154.

5 Heidegger Einführung in die Metaphysik, hg. von Petra Jaeger (GA 40), 2., durchges.
Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2020, 145.

6 Martin Heidegger, Phänomenologische Interpretationen ausgewählter Abhandlungen des
Aristoteles zur Ontologie und Logik, hg. von Günther Neumann (GA 62), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2005, 209, vgl. 230, ferner Anhang III, 371 f.; vgl. auch Martin Heidegger,
Ontologie (Hermeneutik der Faktizität, hg. von Käte Bröcker-Oltmanns (GA 63), 3. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 91.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·6·

Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque angesehen werden.7 Das Lehrgedicht
(Περὶ φύσεως) des Parmenides wird, soweit nicht anders vermerkt, nach der
Fragmentordnung der sechsten, verbesserten Auflage (weitere Auflagen dann
unverändert) der von Hermann Diels und Walther Kranz herausgegebenen
Fragmente der Vorsokratiker zitiert.8 Als relativ textnah ausgerichtete deutsche
Übersetzung wird zuweilen die kommentierte Ausgabe von Helmuth Vetter
herangezogen, in der auch der neueste Forschungsstand berücksichtigt ist.9

I. Der hermeneutische Leitfaden von Heideggers
Parmenides-Auslegung10

Jochen Schlüter stellt im sechsten Kapitel „Kritische Bemerkungen zu
Heideggers Auslegung des Parmenides“11 seiner umfangreichen Heidelberger
Dissertation über Heidegger und Parmenides die Frage, ob Heidegger von
philologisch-wissenschaftlicher oder philosophiehistorischer Seite aus
überhaupt kritisierbar sei:

„Sind nicht überhaupt H[eidegger]s ‚Vorsokratiker‘-
interpretationen durch ‚methodisch-philosophische‘ Überlegungen

7 Études sur Parménide, publ. sous la direction de Pierre Aubenque, Tom. I: Le Poème de
Parménide, texte, traduction, essai critique par Denis O’Brien, Paris: Vrin 1987.

8 Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und deutsch, hg. von
Walther Kranz, 6., verb. Aufl., Bd. I–III, Berlin: Weidmann 1951–1952, Bd. I, 217–246.

9 Parmenides: Sein und Welt. Die Fragmente neu übersetzt und kommentiert von Helmuth
Vetter, Freiburg/München: Alber 2016.

10 Die Eigenart von Heideggers Parmenides-Auslegung wird auch deshalb etwas
eingehender erörtert, weil insbesondere seine Interpretationen und Übersetzungen der
griechischen Philosophen von philologisch-wissenschaftlicher Seite immer wieder auf
Kritik gestoßen sind (vgl. Werner Beierwaltes, Heideggers Rückgang zu den Griechen,
München: Beck 1995 (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Philosophisch-Historische Klasse, Jg. 1995, H. 1); Christian Iber, „Interpretationen zur
Vorsokratik. Frühgriechisches Denken und Heideggers Projektionen“, in: Dieter Thomä
(Hg.), Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2., überarb. und erw. Aufl.,
Stuttgart/Weimar: Metzler 2013, 200–209; Rainer Marten, „Heidegger liest Parmenides“,
in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 15 (3), 1–15; Rainer Marten, Heidegger lesen,
München: Fink 1991). Dagegen betont der Altphilologe Hans-Christian Günther den
„einzigartigen Rang von Heideggers Eindringen in das griechische Denken“ (Hans-
Christian Günther, Grundfragen des griechischen Denkens. Heraklit, Parmenides und der
Anfang der Philosophie in Griechenland, Würzburg: Königshausen & Neumann 2001, 15).

11 Jochen Schlüter, Heidegger und Parmenides. Ein Beitrag zu Heideggers
Parmenidesauslegung und zur Vorsokratiker-Forschung, Bonn: Bouvier 1979, 305–333.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·7·

so gut gegen Angriffe von seiten der Philologie und
Philosophiehistorie abgesichert, daß sie von diesen aus gar nicht
mehr angegriffen werden können?“12

Andererseits gibt auch Schlüter zu bedenken: „Und ist nicht auch für
H[eidegger] selbst trotz aller Gebundenheit an seine ‚Perspektive‘ das, was ‚da
steht‘, die oberste Instanz für den Entwurf des Gesagten und Ungesagten?“13

Bezüglich der angesprochenen methodisch-philosophischen Voraussetzungen
nennt Schlüter die von Heidegger in § 32 von Sein und Zeit entfaltete
existenziale Vor-Struktur des Verstehens, die jeder Auslegung zugrunde liegt.14

Hans-Georg Gadamer verweist in seinem Hauptwerk Wahrheit und
Methode bezüglich des Ideals der Vorurteilslosigkeit auf die Endlichkeit nicht
nur unseres Menschseins, sondern ebenso unseres geschichtlichen
Bewusstseins:

„Die Überwindung aller Vorurteile, diese Pauschalforderung der
Aufklärung, wird sich selber als ein Vorurteil erweisen, dessen
Revision erst den Weg für ein angemessenes Verständnis der
Endlichkeit freimacht, die nicht nur unser Menschsein, sondern
ebenso unser geschichtliches Bewußtsein beherrscht.“15

Damit soll aber nicht der Beliebigkeit einer Auslegung Tür und Tor geöffnet
werden. Aufgabe ist es, „legitime Vorurteile“ von sachunangemessenen
Vorurteilen zu unterscheiden.16 Wenn wir die hermeneutische Aufgabe der
Textauslegung in ihrer prinzipiellen „Offenheit“ verstehen, wird es möglich,
dass wir das vermeintlich Vorverstandene „am Ende auch der eigenen

12 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 308.
13 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 308 f.
14 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 305 f.; vgl. dazu ausführlich Günther Neumann,

Der Anfang der abendländischen Philosophie. Eine vergleichende Untersuchung zu den
Parmenides-Auslegungen von Emil Angehrn, Günter Dux, Klaus Held und dem frühen
Martin Heidegger, Berlin: Duncker & Humblot 2006, § 31; Günther Neumann, Heidegger
und Parmenides (Das Denken Martin Heideggers I 2, hg. von Hans-Christian Günther,
fortgeführt von Ivo De Gennaro und Gino Zaccaria), Nordhausen: Bautz 2024, § 2.

15 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer
philosophischen Hermeneutik (Gesammelte Werke, Bd. 1), 6., durchges. Aufl., Tübingen:
Mohr Siebeck 1990, 280, vgl. 275.

16 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 281 f., vgl. 301, 304.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·8·

vielfältigen Sinnerwartung nicht einordnen können“.17 Bezüglich der bisherigen
Parmenides-Interpretationen bemerkt auch Heidegger einmal:

„Jede Auseinandersetzung zwischen den verschiedenen
Interpretationen eines Werkes, nicht nur des philosophischen, ist in
Wahrheit eine wechselseitige Besinnung auf die leitenden
Voraussetzungen, ist die Erörterung dieser, eine Aufgabe, die man
seltsamerweise immer nur am Rande ([Randbemerkung:] beiläufig)
zuläßt und durch allgemeine Redensarten überdeckt.“18

In dieser Erörterung werden jedoch nicht nur die Voraussetzungen anderer
hinterfragt, sondern auch die eigenen Voraussetzungen „der Erörterung
anheimgestellt“.19 Es gibt keine „Auslegung, die beziehungslos, d. h. absolut
gültig sein könnte“.20 Sachliche ‚Neutralität‘ oder gar Selbstauslöschung des
Interpreten ist letztlich unmöglich. Sie ist im Grunde auch, wenn wir nicht auf
jegliche Lebensbedeutsamkeit verzichten möchten, nicht erwünscht. Für „ein
hermeneutisch geschultes Bewußtsein“ gilt es, wie Gadamer ausführt, „für die
Andersheit des Textes von vornherein empfänglich [zu] sein“.21

Eng mit der Frage der Auslegung verbunden, ist die Aufgabe der
Übersetzung des altgriechischen Textes. Auf dieses Problem kann hier nicht
ausführlicher eingegangen werden.22 Wie für die Aufgabe einer Auslegung
dargelegt wurde, so ist auch eine Übersetzung nicht gleichsam neutral, sondern
„Maßstab und Charakter einer Übersetzung sind immer relativ auf das Ziel der
Interpretation“23. Zur Übersetzung von Platons Theätet bemerkt Heidegger in
seiner Vorlesung vom Wintersemester 1931/32:

„Für die selbständige Arbeit am Dialog freilich ist der Urtext

17 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 273.
18 Martin Heidegger, Was heißt Denken?, hg. von Paola-Ludovika Coriando (GA 8),

Frankfurt a. M.: Klostermann 2002, 181.
19 Heidegger, GA 8, 181; vgl. Otto Pöggeler, Der Denkweg Martin Heideggers, 3., erw.

Aufl., Pfullingen: Neske 1990, 202.
20 Heidegger, GA 8, 181.
21 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 273 f.
22 Vgl. Helmuth Vetter, Grundriss Heidegger. Ein Handbuch zu Leben und Werk, Hamburg:

Meiner 2014, 356 (Stichwort „Übersetzung“, mit weiteren Literaturhinweisen).
23 Heidegger, GA 62, 7.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·9·

zugrundezulegen, und das sagt zugleich: eine eigene Übersetzung.
Denn eine Übersetzung ist nur das letzte Ergebnis einer wirklich
durchgeführten Auslegung: der Text ist über-gesetzt in ein
selbständig fragendes Verständnis.“24

II. Heideggers Parmenides-Auslegung auf dem Weg
zum Ereignis-Denken

Mit dem (immanenten) Wandel von der transzendental-horizontalen
Ausarbeitung der Seinsfrage zur ereignisgeschichtlichen Blick- und
Fragebahn25 treten in Heideggers Besinnung auf den ersten Anfang der
abendländischen Philosophie die Vorsokratiker mehr und mehr in den
Vordergrund. Der noch für Sein und Zeit maßgebliche Vorrang von Platon und
vor allem von Aristoteles gegenüber den Vorsokratikern wird
zurückgenommen. Bereits mit Platon und Aristoteles beginnt ein Denken die
Vorherrschaft zu gewinnen, das er in den 1936 bis 1938 ausgearbeiteten
Beiträgen zur Philosophie mit der „wesentliche[n] Überschrift“ Vom Ereignis
mit den Stichworten „Entmachtung der φύσις“ und „Einsturz“ der ἀλήθεια als
„Unverborgenheit des Seienden“ charakterisiert.26 Insbesondere bei
Anaximander, Parmenides und Heraklit ist für ihn noch eine Ursprünglichkeit
des Denkens verwahrt, die bereits bei Platon und Aristoteles zunehmend
verdeckt wird. Sie sind für ihn, wie er später sagt, „die einzigen anfänglichen
Denker“.27 Wichtige Hinweise zu seinem Denkweg nach Sein und Zeit gibt

24 Martin Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet, hg.
von Hermann Mörchen (GA 34), 2., durchges. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1997,
130.

25 Vgl. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Transzendenz und Ereignis. Heideggers „Beiträge
zur Philosophie (Vom Ereignis)“. Ein Kommentar, Würzburg: Königshausen & Neumann
2019.

26 Martin Heidegger, Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), hg. von Friedrich-Wilhelm
von Herrmann (GA 65), 3., unveränderte Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2003, 3, 126,
334.

27 Martin Heidegger, Parmenides, hg. von Manfred S. Frings (GA 54), 3., durchges. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 10. Einen Vergleich gibt: Ingeborg Schüßler,
„Heidegger und die Vorsokratiker. Anaximander – Heraklit – Parmenides“, in: Ingeborg
Schüßler, Studien zur Genealogie des europäischen Denkens / Études généalogiques de la
pensée occidentale, Teilband I / Tome I, hg. von Klaus Neugebauer, Zürich: LIT 2021,
17–37.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·10·

Heidegger in dem Text „Ein Rückblick auf den Weg“ (1937/38). Weil die
Frage nach dem Da-sein ursprünglicher und zugleich im ausdrücklichen Bezug
zur Wahrheit des Seyns anzusetzen ist, deshalb musste sogleich –

„Alles von Grund in die erneute Fragebewegung gebracht werden
und zugleich mußte sich damit die ganze Stellung zur bisherigen
Geschichte der abendländischen Philosophie klären und
verschärfen – es erwuchs noch einmal die Aufgabe einer
Gesamtbesinnung auf diese Geschichte von ihrem ersten Anfang
(Anaximander, 1932) bis zu Nietzsche (1937).“28

Mit „Anaximander, 1932“ ist hier die Freiburger Vorlesung Der Anfang der
abendländischen Philosophie. Auslegung des Anaximander und Parmenides
vom Sommersemester 1932 (GA 35) gemeint. Diese Vorlesung ist dadurch
ausgezeichnet, dass sie auch als ein wesentlicher Weg in das Ereignis-Denken
zu verstehen ist und zugleich die einzige Gesamtinterpretation sowohl des
Aletheia- als auch des Doxa-Teils des parmenideischen Lehrgedichtes gibt.
Alle späteren Texte bauen auf dieser Auslegung auf. Der vorliegende Beitrag
muss sich auf diese Vorlesung von 1932 beschränken.

III. Die Parmenides-Rezeption auf demWeg zum Ereignis-Denken
Die Vorlesung vom Sommersemester 193229

Heidegger gibt im dritten Teil (§§ 18–23) seiner Freiburger Vorlesung vom
Sommersemester 1932, die erst im Jahre 2012 herausgegeben wurde, die
umfangreichste und in sich einheitliche Auslegung des parmenideischen
Lehrgedichtes im Ganzen, sowohl des Aletheia-Teils (Frgm. B 1 – B 8) als
auch des Doxa-Teils (Frgm. B 9 – B 19). Auch für Heidegger gilt, was

28 Martin Heidegger, Besinnung, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 66),
Frankfurt a. M.: Klostermann 1997, 409–428, hier: 414 f.

29 In einer späteren Randbemerkung zum dritten Teil (Parmenides-Teil) der Vorlesung heißt
es: „Die Auslegung ist unzureichend, wenngleich Manches wesentlich
gefaßt.“ (Heidegger Der Anfang der abendländischen Philosophie. Auslegung des
Anaximander und Parmenides, hg. von Peter Trawny (GA 35), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2012, 103–195, hier: 103, Anm. 35) Das weist auch darauf hin, dass sich
Heidegger mit dem parmenideische Lehrgedicht fernerhin noch befassen wird (zu den
späteren Auslegungen vgl. Neumann, Heidegger und Parmenides, §§ 9 und 10).



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·11·

Gadamer in seinem Aufsatz „Das Lehrgedicht des Parmenides. Kurt Riezlers
Parmenidesdeutung“ (1936) zur Kosmogonie des Doxa-Teils festhält:

„Seitdem [seit Karls Reinhardts (1886–1958) „revolutionierendem
Buch“30 (1916)] kommt jede Interpretation nicht mehr in Betracht,
die die δόξαι βροτῶν [die Meinungen der Sterblichen] nicht in
einer den Sinn dieser ganzen Philosophie bestimmenden Weise mit
der verkündenden ἀλήθεια [Wahrheit] verknüpft, sondern in ihr
Darstellung, Kompromiß, Hypothese, Kritik und Polemik oder
sonst etwas Zweitrangiges und Nachtragshaftes erblickt.“31

Die hier gegebene Auseinandersetzung mit Parmenides (und Anaximander)
kann einerseits selbst als ein gewisser Weg in das Ereignis-Denken betrachtet
werden, andererseits steht sie selbst im Horizont einer geschichtlichen
Besinnung, die das sich entfaltende Ereignis-Denken kennzeichnet. Nach
Heideggers eigener Aussage stand der Plan, der in diesem „Entwurf ,Vom
Ereignis‘ seine erste Gestalt gewinnt“, gemeint sind die in den Jahren 1936 bis
1938 ausgearbeiteten Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), seit dem
Frühjahr 1932 „in den Grundzügen […] fest“.32

1. Die Auslegung der Fragmente des Aletheia-Teils des Lehrgedichtes

Zu Heideggers umfangreicher Auslegung des Lehrgedichtes kann nur eine
gewisse Übersicht gegeben werden und können nur einige charakteristische
Textabschnitte herausgegriffen werden, die sich gerade von der üblichen

30 Karl Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 5.,
unveränderte Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2012; vgl. dazu Martin Heidegger, Die
Grundbegriffe der antiken Philosophie, hg. von Franz-Karl Blust (GA 22), 2. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 62–64; Heidegger, GA 62, 210–214; Martin
Heidegger, Sein und Zeit, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 2), 2., durchges.
Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 295, Anm. 20. Eine Erörterung von Heideggers
Auseinandersetzung mit dem Altphilologen Karl Reinhardt gibt Günther Neumann,
„Heideggers frühe Parmenides-Auslegung“, in Günther Neumann, Phänomenologische
Untersuchungen. Zum Begriff von Natur – Raum – Zeit, zur Geschichte des Seins, zur
Kunst und Technik, zur Ethik und Freiheit, Berlin: LIT 2025, 350–396, hier: 366–369.

31 In: Hans-Georg Gadamer, Griechische Philosophie II (Gesammelte Werke, Bd. 6),
Tübingen: Mohr Siebeck 1985, 30–57, hier: 30.

32 Heidegger, GA 66, 424.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·12·

Parmenides-Interpretation abgrenzen.
Wie Heidegger auch hier als hermeneutischen Leitfaden herausstellt, ist die

eigentliche Besinnung auf die Wege „die Frage nach dem Wesen der Wahrheit
(dieses aber ist die Frage nach dem Sein! Seinsverständnis)“.33 „Wer diese
begreifen will, muß die Unwahrheit verstehen, darf ihr nicht ausweichen,
sondern muß sie in die innerste Auseinandersetzung aufnehmen.“34

a) Fragment B 2, 3–4

Das Proömium (Frgm. B 1) soll nicht weiter betrachtet werden.35 Von
Fragment B 2 sind die Verse 3 und 4 herauszugreifen:

3 ἡ μὲν ὅπως ἔστιν τε καὶ ὡς οὐκ ἔστι μὴ εἴναι,
4 Πειθοῦς ἐστι κέλευθος (Ἀληθείῃ γὰρ ὀπηδεῖ),

Helmuth Vetter übersetzt in seiner Neuausgabe der Fragmente des Parmenides:

3 „der eine: dass es ist und dass es nicht sein kann, dass es
nicht ist –

4 er ist des Vertrauens Pfad (folgt er der Wahrheit doch);“36

Heidegger gibt eine andere Übersetzung:

„3) Der eine: wie es ist und wie (es, das ,es ist‘) unmöglich
Nichtsein.

4) Des gegründeten Vertrauens Pfad ist der, er (πειθώ) folgt
nämlich der Unverborgenheit nach.“37

Zur Begründung für seine Übersetzung von ὅπως und ὡς als „wie“38 verweist

33 Heidegger, GA 35, 112.
34 Heidegger, GA 35, 112 f.
35 Vgl. Hans-Christian Günther, Aletheia und Doxa. Das Proömium des Gedichts des

Parmenides, Berlin: Duncker & Humblot 1998.
36 Parmenides: Sein und Welt. Die Fragmente neu übersetzt und kommentiert von Helmuth

Vetter, Freiburg/München: Alber 2016, 92.
37 Heidegger, GA 35, 114.
38 Vgl. Hjalmar Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd. I–III, 2., unveränderte

Aufl., Heidelberg: Winter 1973, Bd. II, 1152; W[ilhelm] Pape, Handwörterbuch der
griechischen Sprache, in 4 Bänden, Bd. 1 (Α–Κ) und Bd. 2 (Λ–Ω): Griechisch-deutsches



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·13·

Heidegger auf Fragment B 8, 3 bzw. B 8, 3–6: ὡς ἐὸν … ἐστιν.39 „τὸ ἐὸν, das
Seiende hinsichtlich seines Seins – ist. Immer wird dabei gefragt, wie steht es
um das Sein?“40

b) Fragment B 3

Für Heidegger schließt sich folgerichtig nun Fragment B 3 an:

… τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι.

Er übersetzt:

„… denn dasselbe ist Vernehmen sowohl als Sein.“41

Es ist zu bemerken, dass das „Rätselwort“ τὸ αὐτό in dieser Auslegung von
1932 noch nicht wie später (grammatisch) als Subjekt des Satzes („das
Selbe“42) ausgelegt wird. Das τε καί verweist nach Heideggers Deutung vom
Sommersemester 1935 darauf, dass „Sein und Denken im gegenstrebigen Sinne
einig, d. h. dasselbe sind als zusammengehörig.“43 Von der grammatischen
Struktur her kann darauf verwiesen werden, dass im Griechischen die durch τε
καί („so wie … so auch“) verbundenen Glieder (hier von νοεῖν, Denken, und
εἶναι, Sein) „in einer innigen oder notwendigen Verbindung mit einander

Handwörterbuch, 3. Aufl., bearb. von M. Sengebusch, 6. Abdruck, Braunschweig:
Vieweg 1914, Bd. 2, 365–367 und 1416–1421.

39 Heidegger, GA 35, 114, Anm. 44, vgl. 142.
40 Heidegger, GA 35, 142, vgl. 116, 118. Gemäß der „Grundartikulation des Seins“ hat für

Heidegger jedes Seiende ein „Was-sein“ und eine (primäre) „Weise-zu-sein“ (Wie-sein),
nicht nur die „dogmatisch als selbstverständlich“ festgelegte „essentia und
existentia“ (Heidegger, GA 24, 24; vgl. Jorge Uscatescu Barrón, Die Grundartikulation
des Seins. Eine Untersuchung auf dem Boden der Fundamentalontologie Martin
Heideggers, Würzburg: Königshausen & Neumann 1992).

41 Heidegger, GA 35, 115.
42 Vgl. Martin Heidegger, „Moira (Parmenides, Fragment VIII, 34–41“ (1952), in: Martin

Heidegger, Vorträge und Aufsätze, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 7),
Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, 235–261, hier: 254, vgl. 251. Auch Helmuth Vetter
übersetzt: „… das Selbe nämlich ist Denken sowohl als auch Sein.“ (Parmenides: Sein
und Welt, 95).

43 Heidegger, GA 40, 147. Das „im gegenstrebigen Sinne“ Einige von Sein (des Seienden)
und Denken (Vernehmen) deutet voraus auf das („spielt zu“), was Heidegger dann in den
Beiträgen zur Philosophie (Vom Ereignis) als den Gegenschwung (Gegenwendigkeit als
„die Kehre im Ereignis“) von ereignendem Zuwurf des Seins in seiner Wahrheit und
ereignetem Entwurf fasst (Heidegger, GA 65, 251, 261 f., 407 ff.; vgl. v. Herrmann,
Transzendenz und Ereignis, bes. 81).



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·14·

stehen“.44

Helmuth Vetter nennt u. a. das folgende Argument zur Fragmentordnung:

„γὰρ: Es ist plausibel, in B 3 die Fortsetzung von B 2 zu sehen.
Denn B 2.7–8 zufolge scheitert jede Erkenntnis oder Erklärung des
Nichtseienden, und B 3 begründet dies (γὰρ).“45

Eine ähnliche Begründung gibt Heidegger:

„Und nun schließt sich [nach Frgm. B 2 (Frgm. B 4 nach der 4.
Aufl. von 192246)] unmittelbar Fragment 5 [nach der 4. Aufl. von
1922, Frgm. B 3 nach der 6., verb. Aufl. von 1951] an, das die
Begründung gibt für die scharf geschiedene Art beider Wege und
der ihnen zugehörigen Aussicht: wo Sein, da ist auch Vernehmen
und umgekehrt, wo Vernehmen, da Sein. Wo aber Nichts, da auch
keine Vernehmbarkeit und so kein Vernehmen, kein Weg, und
umgekehrt. Wo nichts vor-genommen und vernommen wird, da
auch kein Sein.“47

Den Satz (in der Kurzform) – „Sein und Verstehen dasselbe“ – bezeichnet
Heidegger an späterer Stelle der Vorlesung als den „Ur-satz“, den er von dem
parmenideischen „Wesenssatz vom Sein“ – „Sein ist schlechthin un-nichtig“48

– abhebt.

44 Raphael Kühner/Bernhard Gerth, Ausführliche Grammatik der griechischen Sprache, Teil
II: Satzlehre, 2. Bd., Hannover: Hahn 1976 (Unveränderter reprograf. Nachdruck der 3.
Aufl., Hannover und Leipzig 1904), § 522, 249.

45 Parmenides: Sein und Welt, 95.
46 Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und deutsch, Bd. I, 4. Aufl.,

Berlin: Weidmann 1922 (Abdruck der 3. Aufl. von 1912 mit Nachträgen), 138–165, hier:
152. Heidegger zitiert in seiner Vorlesung vom Sommersemester 1932 (GA 35) die
Fragmentordnung des parmenideischen Lehrgedichtes nach dieser Auflage. Im
vorliegenden Beitrag werden die Fragmente, sofern nicht anders angegeben, nach der 6.,
verbesserten Auflage von 1951 (weitere Auflagen unveändert) zitiert.

47 Heidegger, GA 35, 116 f. Bereits 1916 schlägt allerdings Walther Kranz schon die neue
Fragmentordnung (aufgenommen ab der später von ihm herausgegebenen fünften Auflage
(Bd. I, Berlin: Weidmann 1934) der Fragmente der Vorsokratiker von Hermann Diels)
vor (vgl. Heidegger, GA 62, 215; Walther Kranz, „Über Aufbau und Bedeutung des
Parmenideischen Gedichtes“, in: Sitzungsberichte der Königlich Preußischen Akademie
der Wissenschaften XLVII, 2. Halbband (Gesamtsitzung vom 16. November 1916), Berlin:
Akademie der Wissenschaften 1916, 1157–1176; Néstor-Luis Cordero, « L’histoire du
texte de Parménide », in: Études sur Parménide, publ. sous la direction de Pierre
Aubenque, Tom. II: Problèmes d’interprétation, Paris: Vrin 1987, 3–24, hier: 18 f.).

48 Heidegger, GA 35, 162, vgl. 168 f.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·15·

c) Fragmente B 6 und B 7

Die Fragmente B 6 und B 7 geben eine weitere Klärung der Wege und führen
zum dritten Weg, dem Weg des Scheins, der Doxa, wie Heidegger auch sagt,
der „Irre“49. Für diesen dritten Weg gilt dennoch:

„Dieser dritte Weg hat mit dem ersten [der Aletheia, der
Unverborgenheit], dem allein aussichtsreichen und eigentlich zu
gehenden, das Gemeinsame, daß er im Unterschied zum zweiten
[des Nichts], der schlechthin aussichtslos ist und zu nichts führt,
doch zu etwas führt.“50

Der dritte Weg ist „der Gemeine Menschenweg“.51 Das besagt aber nicht, dass
die Menschen gar keine Kenntnisse haben: „Dieses Nichtwissen besagt nicht,
daß sie überhaupt keine Kenntnisse haben, im Gegenteil, am Ende haben sie
zuviel und vielerlei.“52 Den „Zwieköpfen“ (δίκρανοι) (Frgm. B 6, 5) fehlt „im
Voraus die rechte Wegweisung des Vernehmens“, für Heidegger „ursprünglich
νοεῖν des εἶναι – Seinsverständnis“.53 Dieser dritte Weg wird nun von
Parmenides „ausführlich geschildert, so eindringlich, wie bisher keiner der
beiden vorgenannten.“54

Entscheidend ist die Auslegung und Übersetzung der Verse 1–2 und 8–9
von Fragment B 6:

1 χρὴ τὸ λέγειν τε νοεῖν τ’ ἐὸν ἔμμεναι· ἔστι γὰρ εἶναι,
2 μηδὲν δ’ οὐκ ἔστιν· τά σ’ ἐγὼ φράζεσθαι ἄνωγα.
8 οἷς τὸ πέλειν τε καὶ οὐκ εἶναι ταὐτὸν νενόμισται
9 κοὐ ταὐτόν, πάντων δὲ παλίντροπός ἐστι κέλευθος.

49 Heidegger, GA 35, 124, 128, 130, 185.
50 Heidegger, GA 35, 128.
51 Heidegger, GA 35, 123.
52 Heidegger, GA 35, 123.
53 Heidegger, GA 35, 125.
54 Heidegger, GA 35, 122.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·16·

Nach Helmuth Vetter lautet die Übersetzung:55

1 „Not ist, dass das, was du sagst und denkst, ein Seiendes ist;
es ist nämlich Sein,

2 ein Nichts gibt es nicht; das heiße ich dich zu bedenken.“
8 „denen das Sein wie das Nichtsein für dasselbe gilt
9 und nicht für dasselbe, in allem wendet ihr Pfad sich zum

Gegenteil.“56

Nun folgt Heideggers Übersetzung:

„1) Es muß das Hinstellen sowohl wie das Vernehmen verbleiben,
das Sein nämlich (das Seiend qua Sein) ist das Ist. Das Nichtsein
hat kein ,es ist‘; das freilich heiße ich dich dir kund zu halten.“57

„8) denn Satzung ist: das Vorhanden und Nicht-vorhanden sei
dasselbe und auch nicht dasselbe, denn in allem widerwendig ist
der Pfad.“58

Das λέγειν (Vers 1) übersetzt Heidegger hier mit „Hinstellen“.59 Vetter nennt
mit Recht den Bezug des λέγειν zum κρῖναι δὲ λόγῳ (Frgm. B 7, 5):

„Zwar sind Sagen und Denken wechselseitig aufeinander bezogen,
doch es gibt eine Rangordnung. […] Hier jedoch ergibt sich die
Reihung aus dem Bezug des λέγειν zum κρῖναι δὲ λόγῳ (B 7.5).
Nicht der λόγος als Rede ist gemeint, sondern der λόγος als
ἔλεγχος, d. h. Widerlegung als Vorbereitung der Entscheidung, die
ihrerseits das νοεῖν ermöglicht.“60

55 Abweichend von Diels – Kranz, wählt Vetter die folgende Lesart für Vers 1: χρὴ τὸ λέγεις
τὸ νοεῖς τ’ ἐὸν ἔμμεναι· (Parmenides: Sein und Welt, 103).

56 Parmenides: Sein und Welt, 103.
57 Heidegger, GA 35, 120.
58 Heidegger, GA 35, 121.
59 Später, in seinem Text „Moira“ (1952), übersetzt Heidegger hier das λέγειν (lesen, auch

legen) mit „vorliegen-lassen“ (in: Heidegger, GA 7, 235–261, hier: 247, vgl. 255; vgl.
auch Heidegger, GA 8, 200 ff., 220 ff., 232 f.). Das κρῖναι übersetzt Heidegger in seiner
Vorlesung vom Sommersemester 1935 entsprechend der griechischen Grundbedeutung
mit „entscheide scheidend“ (Heidegger, GA 40, 182; vgl. schon Heidegger, GA 22, 65;
Heidegger, GA 2, 295).

60 Parmenides: Sein und Welt, 104; vgl. auch Heidegger, GA 40, 176–178; Heidegger, GA 8,
202. Der parmenideische élenchos (ἔλεγχος) als „Widerlegung einer



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·17·

Nach Wilhelm Papes Handwörterbuch der griechischen Sprache, das
Heidegger benutzte, ist πέλειν (Frgm. B 6, 8), gewöhnlich sein, „von εἶναι so
unterschieden, daß es ein dauerndes, fortgesetztes Vorhandensein, Statthaben
ausdrückt“61, worauf sich Heideggers Übersetzung wohl bezieht.

In der Übersetzung von Vers 1 spricht er (in Klammern erläuternd) nicht
vom Seienden „qua Sein“, sondern von „das Seiend qua Sein“. Das Seiend qua
Sein ist einig-einzig (vgl. Frgm. B 8). Den Ausdruck „das Seiend-sein“ prägte
bereits Kurt Riezler in seiner Parmenides-Interpretation (1934):

„Was ist τὸ ἐόν? Nicht das Seiende – das heißt griechisch τὰ ὄντα.
Der Singular ist hier nicht wie im Deutschen ein verkappter Plural.
Das Partizip im Neutrum bezeichnet den Zustand. […] Τὸ ἐὸν ist
das Seiend-sein. Es ist das ,Sein‘, wenn der Infinitiv den Zustand
meint.“62

Das „Seiend“ (τὸ ἐόν) (oder das „Anwesend“) ist – wie Heideggers
„Leitwort“ Ereignis (seit 1936) – als „Singulare tantum“63 zu betrachten.

Wie Klaus Held zu Recht bemerkt ist das to eón (τὸ ἐόν), das Seiend-sein,
„nicht doppeldeutig, sondern meint eindeutig eines: die ontologische

Gegenposition“ (Klaus Held, Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und
Wissenschaft. Eine phänomenologische Besinnung, Berlin/New York: De Gruyter 1980,
472) spielt eine entscheidende Rolle in der Parmenides-Auslegung von Klaus Held.

61 Stichwort „πέλω“ in: Pape, Handwörterbuch der griechischen Sprache, Bd. 2, 552, vgl.
auch „πέλομαι“ in: Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd. II, 501 f.

62 Parmenides, Übersetzung, Einführung und Interpretation von Kurt Riezler, bearb. und mit
einem Nachwort von Hans-Georg Gadamer, 3., unveränderte Aufl., Frankfurt a. M.:
Klostermann 2001, 45. Für das „impersonale“ „es ist“, das seinem sachlichen Gehalt nach
nicht „etwas über etwas ausspricht“, könnte man nach Klaus Held, wenn es erlaubt wäre,
die sprachliche Formulierung „es seint“ wählen (Held, Heraklit, Parmenides und der
Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513 f.).

63 Martin Heidegger, „Der Satz der Identität“ (1957), in: Martin Heidegger, Identität und
Differenz, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 11), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2006, 31–50, hier: 45; vgl. Martin Heidegger, Wegmarken, hg. von
Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 9), 3. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2004,
316, Anm. a.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·18·

Differenz“64 (von Sein und Seiendem), wenngleich diese als solche noch
unabgehoben bleibt.
Dieser „Zustand“, jedoch nicht im gewöhnlichen Sinne, wie es von

Heidegger in der Übersetzung von ὡς … ἔστι mit „wie es ist“ (Frgm. B 2, 3)
zum Ausdruck gebracht wird, ist aber „nicht die leere Gemeinsamkeit all des
Vielen“65, keine höchste Gattung. Später, in seinem Vortrag „Moira
(Parmenides, Fragment VIII, 34–41)“ (1952), prägt Heidegger neben dem
Ausdruck „das Seiend“ für das ἐόν auch den Terminus „das Anwesend“.66

d) Fragment B 8, 1 ff.

Das Fragment B 8 ist von besonderer Bedeutung für das Lehrgedicht und für
den Übergang vom Aletheia- zum Doxa-Teil. Georg Picht vertritt in seinem
Kommentar zu Fragment B 8 die Ansicht, „daß die Versreihe 34–41 einen
Durchblick durch den gesamten Aufbau des parmenideischen Denkens gibt;
denn sie führt von dem Selben im Erkennen und ,Seienden‘ über die Fesseln
der Moira bis in den Bereich der Doxa.“67

Nicht zufällig widmet sich der umfangreichste Paragraph (§ 22) der
Vorlesung vom Sommersemester 1932 der „Auslegung von Fragment 8“.68 Zur
Bedeutung der Auslegung von B 8 ist zu beachten, dass dieses Fragment nur

64 Held, Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513; vgl.
dagegen Hans-Georg Gadamer, „Zur Vorgeschichte der Metaphysik“ (1950), in: Hans-
Georg Gadamer, Griechische Philosophie II (Gesammelte Werke, Bd. 6), Tübingen: Mohr
Siebeck 1985, 9–29, hier: 14 f.; Hans-Georg Gadamer, „Parmenides oder das Diesseits
des Seins“ (1988), in: Hans-Georg Gadamer, Griechische Philosophie III (Gesammelte
Werke, Bd. 7), Tübingen: Mohr Siebeck 1991, 3–31, hier: 27.

65 Parmenides, Übersetzung, Einführung und Interpretation von Kurt Riezler, 45.
66 In: Heidegger, GA 7, 235–261, hier: 245 und 250. Den Terminus „das Seiend“ für das ἐόν

übernimmt Eugen Fink (1905–1975), Kollege Heideggers an der Universität Freiburg
i. Br., in seiner Abhandlung Zur Ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit –
Bewegung, Den Haag: Nijhoff 1957, 60 ff.; vgl. auch Held, Heraklit, Parmenides und der
Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513, 515 ff.

67 Georg Picht, „Die Epiphanie der Ewigen Gegenwart: Wahrheit, Sein und Erscheinung bei
Parmenides“, in: Georg Picht, Wahrheit, Vernunft, Verantwortung. Philosophische
Studien, 3. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta 2004, 36–86, hier: 53.

68 Heidegger, GA 35, 134–187.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·19·

ganz geschlossen bei Simplicius69 (6. Jahrhundert n. Chr.) überliefert ist, dessen
Text Heidegger vorzieht (gegenüber Plutarch, um 45 n. Chr. bis nach 120, und
Proklos, 412–485 n. Chr.).70

Das wichtige Fragment B 8, 5 zum Problem von Zeit und Ewigkeit wird
noch weiter unten betrachtet.71 Wir beginnen mit den σήματα πολλὰ μάλα
(Frgm. B 8, 2–3), Zeichen, viele gar, eine Bestimmung des Weges, nämlich
dem der Wahrheit, der Göttin. Für Heidegger sind die σήματα aber „nicht
Wegweiser am Weg, auch nicht Eigenschaften des Seins, sondern Aussichten
auf dieses – das Sein – Hinsichten, in denen es ersichtlich wird.“72

Auf die vielfältigen Probleme der Übersetzung von Fragment B 8 kann hier
nicht ausführlicher eingegangen werden.73 Es soll nur auf die anfängliche
Auslegung und Übersetzung von B 8, 1–2 kurz eingegangen werden, weil hier
Heideggers hermeneutischer Ansatz und Zugang zu dem ganzen Fragment
verdeutlicht werden kann.

Es stellt sich die Frage, wie ὡς ἔστιν (Frgm. B 8, 2) auszulegen und zu
übersetzen ist. Helmuth Vetter stellt dazu die Frage: „Bezieht sich ,dass es
ist‘ auf das Sein oder auf den Weg zum Sein?“74 Ferner ist das ὡς im Sinne von
„dass“ oder ursächlich im Sinne von „weil“ zu interpretieren?75 Vetter
entscheidet sich, anders als so gut wie alle Übersetzer und Kommentatoren, für
die Übersetzung: „weil es ihn [den Weg!] tatsächlich gibt“76. Wie oben
ausgeführt wurde, geht es für Heidegger aber in dem Fragment um Hinsichten
auf das Sein, wie (ὡς) es ist. Daher übersetzt er: „wie es um das Sein steht“77.

In den Versen B 8, 3–6 werden nunmehr die σήματα aufgezählt, die
Heidegger aber nicht der Reihenfolge des Fragments nach nennt, sondern

69 Simplicii in Aristotelis Physicorum libros quattuor priores commentaria, ed. Hermannus
Diels, Berolini: Typis et impensis G. Reimeri 1882 (Commentaria in Aristotelem Graeca,
edita consilio et auctoritate Academiae Litterarum Regiae Borussicae, Vol. IX), 145 f.

70 Vgl. auch Schlüter; Heidegger und Parmenides, § 45.
71 Vgl. dazu auch Neumann, Heidegger und Parmenides, § 4 a; Neumann, Der Anfang der

abendländischen Philosophie, § 5 a.
72 Heidegger, GA 35, 141.
73 Vgl. Parmenides: Sein und Welt, 112–138; Schlüter, Heidegger und Parmenides.
74 Parmenides: Sein und Welt, 117.
75 Parmenides: Sein und Welt, 117.
76 Parmenides: Sein und Welt, 112.
77 Heidegger, GA 35, 135.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·20·

zuerst die verneinenden Ausdrücke (mit ἀ- und οὐδέ) anführt (mit Heideggers
Übersetzungen in Klammern):

ἀ-γένητον („ohne Aufgang“) – ἀν-ώλεθρον („ohne Untergang“) – ἀ-τρεμές
(„ohne Leben“) – ἀ-τέλεστον („gar nicht erst fertigzustellen“) – οὐδ’ ἦν („nicht
ehemals war es“) – οὐδ’ ἔσται („nicht dereinst wird es sein“); ferner (positiv)
οὖλον („ganz“) – μουνογενής („allein“) – νῦν ὁμοῦ πᾶν („als
Gegenwart ,ist‘ es all-zumal“) – ἕν („einheitlich“) – συνεχές
(„zusammenhaltend“).78

Die erste Gruppe der verneinenden σήματα fasst Heidegger folgendermaßen
zusammen:

„Überblicken wir noch einmal die Verneinungen: ohne Auftauchen,
Schwinden, Beben, Herstellung, Zeitwandel; kurz: ohne Hin und
Her, Von – Zu, jegliches Übergehen von einem zum anderen, ohne
Übergang, d. h. ohne Werden.“79Im eigentlichen Sinne ist es für ihn
entsprechend der vorangegangenen Ausführungen „ein bestimmt
geartetes Sehen, Weg-halten, Freihalten von Auftauchen und von
jeglichem Werden“.80

Es sollen nun erst einmal keine weiteren Verse mehr erörtert werden,
sondern Heideggers nicht leicht zu verstehende Auslegung von νῦν ὁμοῦ πᾶν81

78 Heidegger, GA 35, 142, vgl. 135 f. (Übersetzung). Klaus Held unterscheidet vier
„Gruppen von Wegmarken“ (sémata) in Fragment B 8, 3–49 (Held, Heraklit, Parmenides
und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 516 f.) und bemerkt: „Die Wegzeichen
müssen also immer auch in einer positiven Formulierung genannt werden.“ (Ebd., 519)
Beispielsweise fasst er „ganz“ (οὖλον) und „einzigartig“ (μουνογενής) zur 2. Gruppe
zusammen (ebd., 516). Es ist noch zu bemerken, dass Held das Vernehmen (νοεῖν) selbst
zu den Wegzeichen rechnet (ebd., 542). In einer gewissen Entsprechung sind für den
späten Heidegger (in seinem Text „Moira“ (1952)) die σήματα „keine Merkzeichen für
anderes“, sondern „das vielfältige Scheinen des Anwesens selber aus der entfalteten
Zwiefalt“ (in: Heidegger, GA 7, 235–261, hier: 258). Ein Schema der Beweisstruktur
(oder besser: Struktur des darlegend-aufweisenden Nachweises) in B 8, 1–21 im
Anschluss an Karl Bormann (Karl Bormann, Parmenides. Untersuchungen zu den
Fragmenten, Hamburg: Meiner 1971, 160 f.) gibt Helmuth Vetter (Parmenides: Sein und
Welt, 119, vgl. 176–178; vgl. auch Schlüter, Heidegger und Parmenides, § 47. Der bereits
von Heidegger aufgewiesene „indirekte Beweis“ (Frgm. B 8, 7–11) (Heidegger, GA 35,
153–155) findet sich auch bei Bormann (ebd.).

79 Heidegger, GA 35, 144.
80 Heidegger, GA 35, 144.
81 Das Fragment B 8, 5 (οὐδέ ποτ’ ἦν οὐδ’ ἔσται, ἐπεὶ νῦν ἔστιν ὁμοῦ πᾶν) übersetzt

Heidegger in Abweichung von der üblichen Übersetzung: „5) auch nicht ehemals war es,
auch nicht dereinst wird es sein, denn als Gegenwart ,ist‘ es all-zumal“ (Heidegger, GA



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·21·

(Frgm. B 8, 5), das bereits angesprochene Problem der Zeit, und das ἕν (Frgm.
B 8, 6), die Frage nach der Einheit.

Das νῦν, Jetzt, fällt offenbar heraus „aus Vergangenheit und Zukunft“, „aus
der Vielfalt der Verstreuten in seinem Nacheinander“ und kann daher „gar
nicht gemessen und verglichen werden“82 – wie nach der aristotelischen
Definition der Zeit im IV. Buch der Physik (Δ 11, 219 b 1 f., vgl. 220 a 24–
26).83 Das νῦν ist aber auch nicht „gleichzusetzen mit dem Jetzt und nunc, das
eine spätere christliche Zeit das nunc stans nennt im Unterschied zum nunc
fluens, im Unterschied zum ,fließenden Jetzt‘ das stehende, und dieses
gleichgesetzt mit Ewigkeit.“84 Das nunc stans bleibt letzlich per negationem
noch dem nunc fluens, der fließenden Zeit der „vulgären“ Zeit-Interpretation
(seit Aristoteles), verhaftet.85 Bereits in einer Anmerkung zu § 81 von Sein und
Zeit bemerkt Heidegger:

„Daß der traditionelle Begriff der Ewigkeit in der Bedeutung des
‚stehenden Jetzt‘ (nunc stans) aus dem vulgären Zeitverständnis
geschöpft und in der Orientierung an der Idee der
‚ständigen‘ Vorhandenheit umgrenzt ist, bedarf keiner
ausführlichen Erörterung.“86

In der Vorlesung vom Wintersemester 1925/26 heißt es zur Begründung:
„Denn Außerzeitliches und Überzeitliches sind nur Modifikate des In-der-Zeit-
seins, setzen dieses als Möglichkeit voraus.“87

35, 135). Das Adverb „zumal“, mittelhochdeutsch „ze mâle“, hatte bis zum 16.
Jahrhundert die Bedeutung von „zugeich“, auch „zusammensein“ (Jacob Grimm/Wilhelm
Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 1–33, München: Deutscher Taschenbuch-Verlag
1984 (Fotomechan. Nachdr. d. Erstausg. 1862–1984), Bd. 32, 531–534).

82 Heidegger, GA 35, 146.
83 Vgl. Günther Neumann, „Phänomenologie der Zeit und der Zeitlichkeit bei Husserl und

Heidegger“, in: Günther Neumann, Phänomenologische Untersuchungen. Zum Begriff
von Natur – Raum – Zeit, zur Geschichte des Seins, zur Kunst und Technik, zur Ethik und
Freiheit, Berlin: LIT 2025, 140–198, hier: 150–155.

84 Heidegger, GA 35, 146, vgl. 164 f.
85 Zur Bestimmung des „nunc stans“ vgl. u. a. Anicius Manlius Severinus Boethius, Die

Theologischen Traktate, lateinisch-deutsch, übers., eingel. und mit Anm. vers. von
Michael Elsässer, Hamburg: Meiner 1988, 18 f. (De trinitate 4); vgl. Neumann, Der
Anfang der abendländischen Philosophie, 31.

86 Heidegger, GA 2, 564, Anm. 7.
87 Martin Heidegger, Logik. Die Frage nach der Wahrheit, hg. von Walter Biemel (GA 21),

2., durchges. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1995, 242; vgl. Martin Heidegger,



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·22·

Der ursprünglichere Ansatz gegenüber dem ,vulgären‘ Verständnis
von ,Zeit‘ und ,Ewigkeit‘ wird hier nur in einer Randbemerkung angedeutet
(vgl. auch unten f) Ergebnis und Zusammenfassung): „Rein Temporalität der
Gegenwärtigung von Anwesenheit; ὁμοῦ – das Vernehmen in sich → in
einem.“88

Dem Neutrum ἕν, „Eins“, stehen gegenüber „gar viele Hinsichten“ – πολλὰ
μάλα σήματα (Frgm. B 8, 2 f.) –, die dem Sein zugewiesen werden. Daher
muss die Einheit dieses Einen „gleichsam alles Wesentliche“ enthalten, „was
zum Einen als einem gehört, die Einheit ausmacht.“89 Heidegger übersetzt ἕν
mit „;Einheitlich‘ als das Wesen von Einem, qua Einheit in sich befassend alles,
was ein-haft ist“.90 Wie ist diese Übersetzung zu verstehen? Heidegger
unterscheidet fünf Einheiten, die das ἕν als „das Einheitliche“ umfassen und in
sich befassen muss: „Erstheit – Selbigkeit – Einfachheit – Einzigkeit –
Ganzheit“.91 So ist z. B. μουνογενής (Frgm. B 8, 4), „allein“, „Einheit qua
Einzigkeit“.92 Man könnte hier in gewisser Weise eine Entsprechung zu dem
sehen, was im logisch-kategorialen Sinne als Transzendentalien bezeichnet
wird, aber das Eine liegt hier innerhalb der Transzendentalien.93 Es stellt sich
sogleich die Frage – als ein Grundproblem der Philosophie –, wie die Einfalt
mit der Vielfalt, das ἕν mit dem πολλὰ (μάλα σήματα) zu vereinbaren ist.
Heidegger gibt folgende Erläuterung, die schon in der obigen Übersetzung zum
Ausdruck gebracht ist:

„Das Vielfältige, was dem ἕν zukommt, ist nur eine Vielfalt von
Einheiten, die eben aus dem Einen als Einheit sich entfalten (vgl.
Temporalität!). Diese Vielfalt zerstört nicht die Einheiten, sondern

„Aufzeichnungen zur Temporalität (Aus den Jahren 1925 bis 1927)“, hg. von Claudius
Strube, in: Heidegger Studies 14 (1998), 11–23, hier: 17–19.

88 Heidegger, GA 35, 146, Anm. 73.
89 Heidegger, GA 35, 146.
90 Heidegger, GA 35, 146 f.
91 Heidegger, GA 35, 147.
92 Heidegger, GA 35, 147.
93 Vgl. Art. „Transzendental“ in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 10, hg. von

Joachim Ritter und Karlfried Gründer, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1998, 1358–1379.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·23·

bildet sie in ihrem vollen Wesen.“94

Es ist kein Zufall, dass in Platons Dialog Parmenides die Frage nach dem Sein
als die Frage nach dem ἕν gefasst wird und im X. Buch der Metaphysik des
Aristoteles das ἕν behandelt wird.95

Weshalb setzt Parmenides’ Aufzählung der σήματα (Frgm. B 8, 3–5) mit
verneinenden Ausdrücken (ἀ-privativum bzw. οὐδέ) ein? Heidegger wendet
sich gegen eine Interpretation der negativen Ausdrücke als „nur
Polemik“ gegen „fremde Ansichten“, z. B. gegen Heraklit.96 Diese
Verneinungen sind für ihn „nicht beliebig und zufällig gegen irgend eine
Theorie gerichtet, sondern wesensmäßig gegen das gewöhnliche Meinen und
Wähnen“.97 „Das Sein und dessen Verständnis muß sich durchsetzen gegen den
Schein und die Verstrickung in ihn.“ 98 Eine solche Auslegung vertritt im
Grunde schon der frühe Heidegger.99

In seinem in Rom gehaltenen Vortrag „Europa und die deutsche
Philosophie“ (1936) sagt Heidegger dann zum Verhältnis der beiden
anfänglichen Denker Parmenides und Heraklit:

„Man sagt, Parmenides lehre das Sein gegenüber dem Werden;
aber er spricht nur vom Seyn als dem Einen und Selbigen, weil er
weiß, daß es ständig vom Schein bedroht ist und dieses zu ihm

94 Heidegger, GA 35, 147.
95 Vgl. z. B. Aristoteles, Met. I (Buch X) 2, 1054 a 13: ὅτι δὲ ταὐτὸ σημαίνει πως τὸ ἓν καὶ

τὸ ὄν […]. „Daß das Eine und das Seiende gewissermaßen dasselbe bedeuten
[…].“ (Übersetzung nach: Aristoteles, Metaphysik, Griechisch-Deutsch, Neubearb. der
Übers. von Hermann Bonitz, mit Einl. und Komm. hg. von Horst Seidl, griechischer Text
in der Ed. von Wilhelm Christ, Zweiter Halbband: Bücher VII(Z)–XIV(N), 3., verb. Aufl.,
Hamburg: Meiner 1991) Und an späterer Stelle (1054 a 18 f.): καὶ τῷ τὸ ἑνὶ εἶναι τὸ
ἑκάστῳ εἶναι. „Eines-sein heißt eben ein Einzelnes-sein.“ (Ebd.) Zu verweisen ist dann in
der Neuzeit z. B. auf Leibniz’ bekanntes „Axiom“, dessen Aussage in der
unterschiedlichen BETONUNG liegt, „que ce qui n’est pas veritablement UN estre, n’est
pas non plus veritablement un ESTRE.“ (Gottfried Wilhelm Leibniz, Sämtliche Schriften
und Briefe, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften und der
Akademie der Wissenschaften in Göttingen, II. Reihe: Philosophischer Briefwechsel, 2.
Band: 1686–1694, Berlin: Akademie-Verlag, 174–193, hier: 186 (Leibniz an Antoine
Arnauld, 30. April 1687).

96 Heidegger, GA 35, 149, vgl. 101, 142.
97 Heidegger, GA 35, 149.
98 Heidegger, GA 35, 149.
99 Vgl. Neumann, „Heideggers frühe Parmenides-Aulegung“; Neumann, Heidegger und

Parmenides, § 4.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·24·

gehört als sein Schatten.
Man sagt, Heraklit lehre das Werden gegenüber dem Sein; aber

er spricht nur vom Werden, um es hineinzudenken in das Eine des
Seyns, das im Wesen des λόγος ist. Aber λόγος heißt da nicht, wie
die Späteren meinen, Vernunft und Rede, sondern die Sammlung,
die ursprüngliche Gesammeltheit aller Widerstreite in das Eine
(λέγειν – lesen, Zusammenlesen, Weinlese).

Wenn jemals zwei Denker dasselbe lehrten, Parmenides und
Heraklit – die man gern als Schulbeispiel des Zwiespaltes der
philosophischen Meinungen anführt – bewahrten und entfalteten
noch ganz den ersten Anfang des abendländischen Denkens.“100

e) Fragment B 8, 34–41

Wie oben bereits erwähnt wurde (nach Georg Picht), gibt die Versreihe 34–41
einen gewissen Durchblick durch den gesamten Aufbau des parmenideischen
Denkens. Heidegger gibt eine Übersetzung der Verse und eine knappe
Interpretation, da die (verneinenden und positiven) σήματα bereits eingehenden
betrachtet wurden. Es sollen hier nur die Verse 34 und 38–41 angeführt
werden, zunächst mit der Übersetzung von Helmuth Vetter:

34 ταὐτὸν δ’ ἐστὶ νοεῖν τε καὶ οὕνεκεν ἔστι νόημα.
38 τῷ πάντ’ ὄνομ(α) ἔσται101,

ὅσσα βροτοὶ κατέθεντο πεποιθότες εἶναι ἀληθῆ,
40 γίγνεσθαί τε καὶ ὄλλυσθαι, εἶναί τε καὶ οὐχί,

καὶ τόπον ἀλλάσσειν διά τε χρόα φανὸν ἀμείβειν.

100 In: Martin Heidegger, Vorträge, Teil 2: 1935 bis 1967, hg. von Günther Neumann (GA
80.2), Frankfurt a. M.: Klostermann 2020, 679–696, hier: 688. Zu den gewöhnlich
vertretenen Auffassungen zu Parmenides und Heraklit vgl. kritisch Parmenides: Sein und
Welt, 51–56.

101 Nach Diels – Kranz. In anderen Ausgaben hier auch (nach Simpl. Codex E): ὀνόμασται,
„benannt“ (Parmenides, Über das Sein, Griechisch/Deutsch, mit einem einf. Essay hg. von
Hans von Steuben, Ditzingen/Stuttgart: Reclam 2019), 12 (Nr. 8); Die Vorsokratiker,
Griechisch/Deutsch, ausgewählt, übers. und erl. von Jaap Mansfeld und Oliver Primavesi,
überarb. und erw. Neuausg., Ditzingen: Reclam 2021, 316–341, hier: 328 (Nr. 11)).



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·25·

34 „Das Selbe aber ist Denken sowohl als auch dessentwegen
ist der Gedanke.“

38 „deshalb wird alles Name sein,
was die Sterblichen festgesetzt haben, überzeugt davon,

dass es wahr sei,
40 werden sowohl wie verderben, sowohl sein als auch nicht

zu sein,
und den Ort zu wechseln und durch Farbe das Licht zu

tauschen.“102

Heidegger gibt die folgende Übersetzung:

„34) Dasselbe aber ist das Vernehmen und das, deswillen die
Vernehmung.“
„37–51) … – da also das Geschick [Μοῖρα103] es gefesselt hat ins
Ganze und Bewegungslose, so bleibt ihm völlig nur Name. Als das,
was die Menschen angesetzt haben, vertrauend es sei das
Unverborgene. |
40) Aufgehen sowohl als Untergehen, (So)sein zumal und
Nichtsosein (vgl. [Frgm. B] 6, 8 f.), den Ort vertauschen und die
Oberfläche wechseln im Licht.“104

Heidegger übersetzt βροτοὶ (Vers 39) nicht (wörtlich) mit „die Sterblichen“,
sondern mit „die Menschen“. Mit den Sterblichen sind, wie Karl Reinhardt
belegt, alle Sterblichen gemeint, alle Menschen, „die Gesamtheit der
Menschen“.105 Die Übersetzung mit „die Menschen“ ist daher gerechtfertigt.
Heidegger spricht auch von der „Menschensippschaft“106. Das Wort νόημα in
Vers 34 gehört im Griechischen zu den Verbalsubstantiven auf -μα oder -σις –

102 Parmenides: Sein und Welt, 114 f.
103 Ergänzung in eckigen Klammern (hier und weiter unten) vom Verf. Dem Fragment B 8,

34–41 widmet Heidegger später (1952) seinen Text „Moira“ (in: Heidegger, GA 7, 235–
261).

104 Heidegger, GA 35, 138.
105 Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 69, vgl. 66.
106 Heidegger, GA 35, 128.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·26·

wie auch das Wort φύσις –, die sowohl als nomen actionis wie auch als nomen
acti verwendet werden können, also als Denken (von Gedachtem) und als (im
Denken) Gedachtes. Damit bringt das eine Wort νόημα immer schon „die
Doppelnatur des Denkens als eines Sich-Richtens-auf zum Ausdruck. Denken
ist immer zugleich auch schon Gedachtes, Denken kann auch sich selbst […]
nur als Gedachtes erfahren.“107

Die gesamte Versreihe gibt für Heidegger als Beschluss des vorangehenden
Beweisgangs der σήματα dann nochmals einen Rückgang in den Ur-satz (Frgm.
B 3), „so freilich, daß dessen Gehalt jetzt bestimmter dargestellt wird“ (in
Frgm. B 8, 34).108 Das soll nun gleich ausführlich zitiert werden, weil
Heideggers Gesamtinterpretation damit erläutert und zugleich bestätigt wird.
Damit erweist sich auch die innere Schlüssigkeit von Heideggers Auslegung
des Lehrgedichtes im Ganzen (wie auch weitere Textstellen belegen, die hier
nicht behandelt werden können). Von einem „Beweisgang“ im Sinne einer
formalisierten Logik (logica docens) kann aber bei Parmenides noch keine
Rede sein. Wir dürfen Parmenides nicht „prüfen und gar schulmeistern“ oder
auch „ihn loben, daß er schon den Satz des Widerspruchs oder der Identität
befolgt oder gar […] gekannt habe“.109 Das gilt auch, wenn man einen „Zirkel
im Beweis“110 bemängelt. Parmenides Aufweisung ist in sich zirkelhaft, wie
alles ursprüngliche Denken, aber der Zirkel ist kein „circulus vitiosus“, sondern
ein hermeneutischer.111 Das aufschlussreiche Zitat zum Rückgang in den
Ur-satz lautet nun:

„Nicht einfach Zusammengehörigkeit von Vernehmen und Sein.
Vielmehr jetzt das Sein ausdrücklich gefaßt als οὕνεκέν ἐστι
νόημα, als Worumwillen des Vernehmens. Dieses ist, was es ist, im

107 Günther, Grundfragen des griechischen Denkens, 219.
108 Heidegger, GA 35, 180.
109 Heidegger, GA 35, 155 (Die Auslassungspunkte in eckigen Klammern kennzeichnen zwei

nicht entzifferte Zeichen.); vgl. auch Martin Heidegger, Ergänzungen und Denksplitter, hg.
von Mark Michalski (GA 91), Frankfurt a. M.: Klostermann 2022, 342–346, bes. 343. Die
gegenteilige Ansicht vertritt z. B. Ernst Heitsch (Parmenides, die Fragmente, griechisch-
deutsch, hg., übers. und erl. von Ernst Heitsch, 3., abermals durchges. und erw. Aufl.,
Zürich: Artemis und Winkler 1995, 115 f.).

110 Heidegger, GA 35, 157.
111 Heidegger, GA 2, 202–204; vgl. auch Parmenides: Sein und Welt, 200.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·27·

Dienst und Auftrag des Seins. Das Vernehmen vereint, damit darin
das Sein gebildet und entworfen werde. Und dieses so Entworfene
zugleich als das ἐν ᾧ, worin das Vernehmen sich hineinspricht. Wir
wissen, νοεῖν gehört zusammen mit λέγειν. Das Vernehmen ist für
sich als etwas Vorhandenes gar nicht aufzufinden. Wir stoßen
darauf, sofern wir zuvor auf das Sein treffen. In ihm als dem
Einheitlichen und der Anwesenheit finden wir je das der
Einheitlichkeit Zugetragene Einigen und Sammeln, d. h. λέγειν,
und in der Anwesenheit finden wir den notwendigen Bezug auf
Gegenwart. Alle Sprache ist nur im Sein sagbar. Daher: wo kein
Sein verstehbar, da auch keine Sprache und umgekehrt: wo keine
Sprache, da auch kein Seinsverständnis. […]

Weste nicht Sein als solches, dann bliebe das νοεῖν auch ein
Nichts. […] Geschähe aber nicht das Entwerfen im νοεῖν, dann
bliebe Anwesenheit verschlossen und kein Seiendes vermöchte je
zu begegnen. Sein und Vernehmen stehen daher nicht in einer
gleichsinnigen umkehrbaren Beziehung des Gegenseitigen
Zugehörens. Vielmehr gehört das Sein dem Vernehmen anders zu
als das Vernehmen dem Sein und etwa nur der Sinn der
Notwendigkeit ist jeweils ein anderer. Aber diese Verschiedenheit
auch so in der Gegenseitigkeit der Beziehung gehört zur
Einheitlichkeit des vollen Wesen des Seins.“112

Was sich in dieser Auslegung Heideggers schon andeutet, ist der gewisse
Vorrang des Seins gegenüber dem νοεῖν, wie es seine späten Untersuchungen
zum Fragment B 3 noch deutlicher zum Ausdruck bringen.113 Bereits in § 51
der Vorlesung Einführung in die Metaphysik vom Sommersemester 1935 heißt
es:

„Vernehmung ist nicht eine Verhaltungsweise, die der Mensch als
Eigenschaft hat, sondern umgekehrt: Vernehmung ist jenes
Geschehnis, das den Menschen hat. Daher wird immer nur

112 Heidegger, GA 35, 180 f.
113 Vgl. Neumann, Heidegger und Parmenides, §§ 9 und 10.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·28·

schlechthin von νοεῖν, von Vernehmung, gesprochen.“114

Das (An-)Wesen des Seins bleibt doch auf das νοεῖν angewiesen. Noch
schärfer als in Fragment B 3 kommt dieses Geschehen der Unverborgenheit in
Fragment B 8, 34 zum Ausdruck, wie Heidegger ebenfalls in der Vorlesung
vom Sommersemester 1935 ausführt:

„Noch schärfer sagt Parmenides denselben Satz in Frg. 8 v. 34:
ταὐτὸν δ’ἐστὶ νοεῖν τε καὶ οὕνεκεν ἔστι νόημα: Dasselbe ist
Vernehmung und das, worumwillen Vernehmung geschieht.
Vernehmung geschieht umwillen des Seins. Dieses west nur als
Erscheinen, in die Unverborgenheit treten, wenn Unverborgenheit
geschieht, wenn ein Sicheröffnen geschieht.“115

Diese Auslegung ist aber nur dann möglich, wenn das οὕνεκεν im final-
ur-sächlichen Sinne („worumwillen“) gedeutet wird.116

Dass Sein überhaupt anwest, wird von Parmenides erst gar nicht hinterfragt.
Erst u. a. Leibniz stellt die Frage: „Pourquoy il y a plustôt quelque chose que
rien? Car le rien est plus simple et plus facile que quelque chose.“117

Was die Sterblichen, die Menschen (irrig) festgesetzt haben, „vertrauend es
sei das Unverborgene“, ist aber – vom Wesen des Seins und der
Unverborgenheit aus verstanden, vom höheren und erhellten Standpunkt aus,
der immer der göttliche war – nur Name, ὄνομα118 (Vers 38), „nur Nennen,
bloßes Meinen und darüber Reden“, aber (wie auch schon in Heideggers früher
Auslegung) „nicht rein nichts!“119 Heidegger spricht mit Sein und Zeit (§ 35)
auch vom „Gerede“:

114 Heidegger, GA 40, 150, vgl. 148 f.
115 Heidegger, GA 40, 147.
116 Vgl. Schlüter, Heidegger und Parmenides (1979), 117.
117 Gottfried Wilhelm Leibniz, „Principes de la Nature et de la Grace“ (1714), § 7, in:

Gottfried Wilhelm Leibniz, Die philosophischen Schriften, hg. von C. I. Gerhardt, Bd. I–
VII, Hildesheim/New York: Olms 1978 (Unveränd. Nachdr. der Ausg. Berlin 1875–1890),
Bd. VI, 598–606, hier: 602; vgl. Heideggers (nachträgliche) „Einleitung“ (1949) zu seiner
Freiburger Antrittsvorlesung „Was ist Metaphysik?“ (1929) (in: Heidegger, GA 9, 365–
383, hier: 381).

118 Mit ὄνομα ist bei Homer noch der Eigenname gemeint, mit dem eine Person genannt wird,
also eine bloß menschliche Festsetzung (vgl. Pape, Handwörterbuch der griechischen
Sprache, Bd. 2, 348).

119 Heidegger, GA 35, 181.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·29·

„Das gemeine Seinsverständnis bleibt im Gerede über das Seiende
hängen. Darin verstrickt wird der Blick nicht frei, um die
gesammelte und sammelnde Hinsicht auf das Eine zu vollziehen
und die Anwesenheit als solche in der Gegenwart zu begreifen, nur
ὀνομάζειν, kein λέγειν.“120

Was das ὀνομάζειν betrifft, kann auch auf Vers 53 verweisen werden, insofern
„(be)nennen“ hier unmittelbar mit „irren“ (ἐν ᾧ πεπλανημένοι εἰσίν) in Vers
54 in Verbindung steht. Der Irrtum der Sterblichen besteht aber nicht nur und
primär in der falschen Benennung, wie Felix Heinimann zu Recht (gegen
Hermann Diels) bemerkt:

„Dennoch ist es zu scharf ausgedrückt, wenn man gesagt hat,
Parmenides habe ,die Benennung als Quelle des
Irrtums‘ bezeichnet und ,den Sündenfall der Menschheit mit der
Sprache beginnen‘ lassen.“121

Aber Heinimann verweist doch auf die Gefahr, dass „die falsche Benennung“,
wenn sie einmal erfolgt war, „dann für die Folgezeit weiterwirkte und den
Irrtum verewigte.“122

f) Ergebnis und Zusammenfassung

Es geht Heidegger letztlich darum, Sein als Anwesenheit aufzuweisen. Insofern
Anwesenheit zeithaft ist, ergibt sich: „Der Ur-satz und der Zeit-satz

sagen ,dasselbe‘“.123 Der Ur-satz wurde bereits genannt: τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν
ἐστίν τε καὶ εἶναι (Frgm. B 3) – „Vernehmen und Sein gehören zusammen.“124

120 Heidegger, GA 35, 181.
121 Felix Heinimann, Nomos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese im

griechischen Denken des 5. Jahrhunderts, Basel: Reinhardt 1965, 50. Auch Helmuth
Vetter zeigt am Text (Frgm. B 8, 38 f. und B 19, 3), „[d]ass der Name nicht als solcher
schon in die Irre führt“ (Parmenides: Sein und Welt, 193). Auch in seinem späteren Text
„Moira“ (1952) bemerkt Heidegger: „Alles so Festgesetzte bleibt ὄνομα. Parmenides sagt
keineswegs, das gewöhnlich Vernommene werde zum ,bloßen‘ Namen.“ ( In: Heidegger,
GA 7, 235–261, hier: 259).

122 Heinimann, Nomos und Physis, 50.
123 Heidegger, GA 35, 179.
124 Heidegger, GA 35, 179.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·30·

Der Satz bezieht sich auf Anwesenheit:

„Diese Anwesenheit aber umzieht uns schon immer, d. h.
Anwesenheit als solche ist die Aussicht, in die wir hineinsehen,
nicht in etwas Vorhandenes, sondern das Hineinsehen als solches.
[…] Dieses bildende und sich entgegenhaltende Sehen ist der
Charakter des νοεῖν. Wir nennen es das Entgegenwarten oder
Gegenwärtigen als Vorbilden von Anwesenheit. Gegenwart
bezeichnet jetzt das Grundverhalten des νοεῖν. Dieses
Grundverhalten als bildendes Sehen in sich ist das Entwerfen von
Anwesenheit. Er-sehen ist im Sehen vorbilden, so wie Weg-sehen.

Umgekehrt, diese Anwesenheit west nur als das Entwerfen im
Entwurf des bildenden Sehens. Gegenwart und Anwesenheit sind
in sich zusammengehörig (wie die Einheit beider gewendet?
Temporalität!).“125

Jede „Fortdauer“ und jedes „Von – bis“ „setzt Anwesenheit voraus“.126

Diese Zusammengehörigkeit von Gegenwärtigen (Entgegenwarten) (νοεῖν) und
Anwesenheit (εἶναι) wird im Satz des Parmenides (Frgm. B 3) zum Ausdruck
gebracht, wenn auch noch nicht ursprünglich gedacht. Woher aber die
Anwesenheit als solche kommt, in deren Umkreis wir Sein verstehen, aus
welchem (geworfenen) „Zuwurf“ für den (entwerfenden) „Entwurf“, und wie
Gegenwärtigen (νοεῖν) und Anwesenheit von Sein ursprünglich
zusammengehörig und selbig-einfach-einzig-einig sind, das bleibt hier noch
unbeantwortet. Heidegger selbst betrachtet seine Vorlesung später als
„unzureichend“.127 Was die hier angesprochene „Temporalität“ von
Anwesenheit betrifft, ist vor allem auf Heideggers späten Vortrag „Zeit und
Sein“128 (1962) zu verweisen.

125 Heidegger, GA 35, 178 f. (1. Hervorhebung vom Verf.).
126 Heidegger, GA 35, 260.
127 Heidegger, GA 35, 103, Anm. 35.
128 In: Martin Heidegger, Zur Sache des Denkens, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann

(GA 14), Frankfurt a. M.: Klostermann 2007, 3–66; vgl. dazu Ingeborg Schüßler, „Die
Lichtung des Seins aus der Zeit. Zu Heideggers Grundgedanken und seinen Wandlungen“,
in: Harald Seubert (Hg.), Neunzig Jahre „Sein und Zeit“. Die fundamentalontologische
Frage nach dem Sinn von Sein, Freiburg/München: Alber 2019, 43–81; Rainer Thurnher,



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·31·

Die drei Sätze lassen sich also kurz zusammenfassen:

„Ursatz: Sein – Vernehmen.
Wesenssatz: Sein schlechthin ohne Nicht.
Zeitsatz: Sein ein notwendiges Verhältnis zu Gegenwart.“129

Vor allem der Wesenssatz (und erst als Folge der Zeitsatz) bleibt für Heidegger
problematisch: „aber – ist Sein nur An-wesenheit – woher dieser Spruch?
Begründung? Veranlassung? Ab-senz notwendig.“130 Es zeigt sich: „Die
Grunderfahrung des ,Da‘ als solchen – und nur sie in ihrer Übermacht gegen
alles festgehalten.“131 Es blieb bei Parmenides „bei diesem
ersten ,Seinseindruck‘“132 – „reine Gegenwärtigung reiner Anwesenheit“133.

Mit Vers B 8, 50 f. ist der Weg der Wahrheit am Ziel. Der griechische Text
mit Übersetzung lautet nach Helmuth Vetter:

50 ἐν τῷ σοι παύω πιστὸν λόγον ἠδὲ νόημα
ἀμφὶς ἀληθείης·

50 „Dadurch beend’ ich für dich meine Vertrauen erweckende
Rede und den Gedanken

zu beiden Seiten der Wahrheit;“134

Heidegger übersetzt (ohne ausdrückliche Nennung von ἀμφὶς135):

„50) Damit beende ich das gegründete Sagen und Vernehmen

„Zeit und Sein im Licht der Beiträge zur Philosophie“, in: Heidegger Studies 25 (2009),
79–114.

129 Heidegger, GA 35, 261.
130 Heidegger, GA 35, 263.
131 Heidegger, GA 35, 265.
132 Heidegger, GA 62, 393.
133 Heidegger, GA 35, 265.
134 Parmenides: Sein und Welt, 116.
135 Das Wort ἀμφίς/ἀμφί bedeutet aber auch lediglich „um“, „herum“, „umher“, „ringsum“,

„von“ (Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd. I, 98; Pape, Handwörterbuch
der griechischen Sprache, Bd. 1, 143). Jaap Mansfeld übersetzt ἀμφὶς ἀληθείης (Vers 51)
mit „hinsichtlich der Wahrheit“ (Parmenides, Über das Sein, hg. von Hans von Steuben,
13 (Nr. 8); Die Vorsokratiker, ausgewählt, übers. und erl. von Jaap Mansfeld und Oliver
Primavesi, 316–341, hier: 329 (Nr. 11)), in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque
lautet die Übersetzung „sur la vérité“ bzw. „about trouth“ (Études sur Parménide, Tom. I,
44). Heideggers Auslegung und Übersetzung ist hier konsequent, insofern für ihn sie
selbst – „die Wahrheit“ – die Göttin ist (Heidegger, GA 54, 7).



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·32·

des Unverborgenen.“136

2. Die Auslegung der Fragmente des Doxa-Teils des Lehrgedichtes

Der Weg des Scheins beginnt mit Fragment B 8, 51–61 und umfasst die
Fragmente B 9 bis B 19. Die Deutung, der Sinn und überhaupt die
Notwendigkeit des Doxa-Teils ist bis heute umstritten oder bleibt für manche
Interpreten „obskur“137. Von Heidegger werden die „δόξα-Fragmente“ in der
Reihenfolge B 9, B 12, B 13, B 10, B 11, B 14, B 16 und B 19 nur in § 23 am
Schluss der Vorlesung vom Sommersemester 1932 erörtert, später dann nicht
mehr. Es können hier nur die für Heideggers Auslegung wesentlichen
Fragmente herausgegriffen werden.

a) Fragment B 8, 53–59

Parmenides entwirft im Doxa-Teil eine Kosmogonie, die trotz der
fragmentarischen Überlieferung in ihrer Grundstruktur deutlich erkennbar ist.
Die entscheidenden Verse zum „dritten Weg“ im Übergang zu den Doxa-
Fragmenten B 9 bis B 19 hat bereits Karl Reinhardt in seinem
„revolutionierende[n] Buch“138 über Parmenides (1916) zu klären versucht, auf
den sich auch Heidegger immer wieder bezieht. Es soll daher zunächst der
griechische Text von Fragment B 8, 53–59 mit der Übersetzung und dem
Kommentar Reinhardts angeführt werden:

53 μορφὰς γὰρ κατέθεντο δύο γνώμας ὀνομάζειν,
τῶν μίαν οὐ χρεών ἐστιν (ἐν ᾧ πεπλανημένοι εἰσίν).

55 τἀντία δ’ ἐκρίναντο δέμας καὶ σήματ’ ἔθεντο
χωρὶς ἀπ’ ἀλλήλων, τῇ μὲν φλογὸς αἰθέριον πῦρ,

136 Heidegger, GA 35, 139.
137 Geoffrey S. Kirk/John E. Raven/Malcolm Schofield, Die vorsokratischen Philosophen.

Einführung, Texte und Kommentare, übers. von Karlheinz Hülser, Stuttgart/Weimar:
Metzler 1994, 266.

138 Gadamer, „Das Lehrgedicht des Parmenides“ (1936), in: Gadamer, Griechische
Philosophie II, 30–57, hier: 30.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·33·

ἤπιον ὄν, μέγ’ ἀραιὸν ἐλαφρόν, ἑωυτῷ πάντοσε τωὐτόν,
58 τῷ δ’ ἑτέρῳ μὴ τωὐτόν· ἀτὰρ κἀκεῖνο κατ’ αὐτό

τἀντία, νύκτ’ ἀδαῆ, πυκινὸν δέμας ἐμβριθές τε.139

„,[53] Denn sie kamen überein, zwei Formen zu benennen, [54]
von denen man die eine nicht benennen darf: das ist ihr Irrtum;
[55 f.] sie schieden gegensätzlich beider Körper und sonderten ihre
Merkmale voneinander: hier die Flamme des Ätherfeuers, [57] die
milde, gar sehr gleiche, sich selbst überall gleiches, [58 f.] dem
anderen ungleiche; doch stellten sie auch jenes andere für sich
allein, auf die entgegengesetzte Seite, die lichtlose Nacht, einen
dichten und schweren Stoff.‘ | Diels hat erkannt, daß τἀντία
adverbial steht wie τἀναντία bei Thukydides VII, 79: τἀναντία
διαστῶμεν. Ich ziehe daraus den Schluß, daß κατὰ nicht mit τἀντία
zu verbinden ist, daß also αὐτό nicht Apposition zum Adverbium
ist, sondern daß κατ’ αὐτό soviel wie ‚allein‘, ‚für sich‘ bedeutet.140

Wie mir scheint, gewinnt bei dieser Auffassung der ganze Satz an
Konzinnität. Zwei Formen werden einander entgegengesetzt, eine
jede für sich; es sind die beiden stärksten und durchgängigsten
Gegensätze, die Parmenides in der Welt der sinnlichen Erscheinung
finden konnte, Finsternis und Licht. Jede dieser Vorstellungen oder
Stoffe – denn er hat kein Mittel zwischen beidem zu unterscheiden
– ist für sich betrachtet ein ταὐτόν, sie leidet weder eine Steigerung
noch eine Schwächung, sie ist einheitlich und ohne Unterschied;
aber sofern sie Gegensatz ist und durch ihr Gegenteil überhaupt erst
zustande kommt, ist sie zugleich ein οὐ ταὐτόν, das heißt, sie ist
und ist doch wiederum nicht. Der Fehler dieser Weltanschauung

139 Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 69 (Ergänzung
in Keilklammern  …  von Reinhardt in Anlehnung an Diels, Die Fragmente der
Vorsokratiker, Bd. I, 4. Aufl. (Abdruck der 3. Aufl. von 1912 mit Nachträgen), 138–165,
hier: 159). Der in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque edierte griechische Text ist
bis auf geringfügige Abweichungen damit identisch (vgl. Études sur Parménide, Tom. I,
44 f.; ebenso Parmenides, Über das Sein, 14 (Nr. 8); Die Vorsokratiker, 328/330 (Nr. 11)).

140 Die Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque schließt sich dieser Deutung an und übersetzt
„par lui seul“ (Vers 58) (Études sur Parménide, Tom. I, 45).



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·34·

ist, daß sie zwei Formen setzt statt einer; womit keineswegs gesagt
ist, daß eine der beiden, etwa das Licht, dem wahren Wesen näher
stände als die Finsternis […].“141

Die Übersetzung von Vers 54 trifft allerdings nicht den Sinn, wie Karl
Bormann in seiner Kölner Habilitationsschrift überzeugend darlegt.142 Das τῶν
μίαν ist hier nicht partitiv aufzufassen („eine von den beiden“), sondern
kollektiv zu verstehen. Er schlägt in Anlehnung an andere Autoren
(insbesondere Hans Schwabl143) folgende Übersetzung vor: „Von denen eine
(einheitliche) zu benennen nicht statthaft ist.“144 Inhaltlich ergibt sich dann für
Bormann die folgende Aussage: „Die Menschen setzen zwei Formen an,
nämlich Licht und Nacht, und bestreiten, daß sie eine Einheit bilden müssen.
[…] Statt der Zweiheit der Formen aber ist für die Wirklichkeit eine einzige
Form richtig, nämlich das Seiende.“145 Dieser Auslegung schließt sich auch
Hans-Christian Günther an, der immer wieder auch auf Heidegger Bezug
nimmt. Die Menschen sind der Meinung, sie legen sich darauf fest, „zwei

141 Reinhardt, Parmenides, 69 f. (Die Angabe der Verszahlen in eckigen Klammern und der
Trennstrich zum Kommentar stammen vom Verf.).

142 Auch in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque heißt es in der englischen Übersetzung
von Vers 53 f. in Übereinstimmung mit Reinhardt: „For mortals have set their minds on
naming two forms, one of which is not right to name; that is where they have strayed
from the truth.“ (Études sur Parménide, Tom. I, 44 (Ergänzungen in Keilklammern …
in der Pariser Ausgabe)). Ebenso problematisch (wie auch die von Hans-Georg Gadamer
hier aufgenommene Randbemerkung (**) zu IX. (Diels frgt. 8) Vers 53 f. verdeutlicht; vgl.
auch Gadamer, „Das Lehrgedicht des Parmenides. Kurt Riezlers Parmenidesdeutung“, in:
Gadamer, Griechische Philosophie II, 30–57, hier: 50) übersetzt Kurt Riezler: „Denn sie
kamen überein, zwei Gestalten mit Namen zu benennen – denn nur eine könne nicht sein
– darin irrten sie.“ (Parmenides, Übersetzung, Einführung und Interpretation von Kurt
Riezler, bearb. und mit einem Nachwort von Hans-Georg Gadamer, 35).

143 Hans Schwabl, „Sein und Doxa bei Parmenides“, in: Wiener Studien. Zeitschrift für
klassische Philologie 66 (1953), 50–75; revidiert in: Hans-Georg Gadamer (Hg.), Um die
Begriffswelt der Vorsokratiker, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1968,
391–422.

144 Bormann, Parmenides, 124 (mit der vorgeschlagenen Verbesserung). Aus der neueren
Literatur sei Panagiotis Thanassas genannt: Er übersetzt Fragment B 8, 54
folgendermaßen (in Übereinstimmung mit Schwabl bzw. Bormann): „a unity of which is
not [deemed] necessary [to name]“ (Panagiotis Thanassas, Parmenides, Cosmos and
Being. A Philosophical Interpretation (Milwaukee, Wis.: Marquette University Press 2007,
66 (Eckige Klammern in der Übersetzung); vgl. auch Parmenides: Sein und Welt, 234–
236). Ebenso erläutert Millj Laura Gemelli Marciano: „Sie haben zwei voneinander
untrennbare Gestalten (also zwei Seiende statt eines einzigen) angenommen, Feuer und
Nacht, […].“ (Die Vorsokratiker, Bd. 2: Parmenides, Zenon, Empedokles, Griechisch-
lateinisch-deutsch, Auswahl der Fragmente und Zeugnisse, Übers. und Erl. von M. L.
Gemelli Marciano, 3., überarb. Aufl., Berlin: Akademie-Verlag 2013, 64, vgl. 27).

145 Bormann, Parmenides, 124 f.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·35·

Formen zu benennen, die so sind, daß eine einheitliche Form – d. h. eine sie
beide in sich einende umgreifende Form – zu benennen unnötig ist“.146 Die u. a.
von Bormann gegebene Auslegung und Übersetzung stimmt auch weit besser
mit der weiteren Interpretation Reinhardts überein. Eine explizit andere
Übersetzung und Auslegung von Vers 54 gibt beispielsweise Olof Gigon:

„Entscheidend ist die Bemerkung, daß die eine der beiden
Gestalten nicht hätte einen Namen erhalten sollen; die andere hat
also ihren Namen zu Recht. Also vertritt diese das Seiende, jene
das Nichtseiende. Der Irrtum der Menschen ist, daß sie auch dem
Nichtseienden einen Namen geben.“147

Der Name für die Gestalt, die nicht hätte benannt werden sollen, ist für Gigon
die Nacht.148

Nach diesen Vorbemerkungen kann nun Heideggers Auslegung und
Übersetzung betrachtet werden:

„51) Von dem her (womit ich aufhörte) bringe ich dir zum
Verständnis die menschliche Ansicht, wobei du meine Rede
vernimmst als ein durch und durch Täuschungsvolles (von Tausch
und Schein Sagendes). Der Anblicke zwei nämlich legten sie fest
für alles Bereden des Gemeinten, daß deren nur der eine ,sei‘, geht
nicht an (zu sagen). In allem (Festlegen) sind sie die Irrenden.

55) Das Entgegen-liegende haben sie herausgefordert nach
Gebild und die Hinsichten (für die Ansicht) legten sie getrennt von
einander (jede für sich) fest. Hier der Lohe lichte Glut
(Erscheinendes) gewährend, gelichtet (locker), behend-beschwingt,
überallhin dasselbe, zum andern auch nicht dasselbe (vgl. D [Frgm.
B] 10). Doch ebenso jenes für sich, das Entgegenliegende, die
Nacht (Erscheinendes) versagend, ungelichtet (dicht) und

146 Günther, Grundfragen des griechischen Denkens, 222.
147 Olof Gigon, Der Ursprung der griechischen Philosophie. Von Hesiod bis Parmenides, 2.

Aufl., Basel/Stuttgart: Schwabe 1968, 271.
148 Gigon, Der Ursprung der griechischen Philosophie, 272.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·36·

lastend.“149

Was die Übersetzung „die Hinsichten (für die Ansicht)“ usw. betrifft, kann auf
das verwiesen werden, was bereits zu dem deutschen Altphilologen Karl
Reinhardt (1866–1958) gesagt wurde. Nicht von der Wortwahl, aber von der
Sache her ergibt sich eine nahe Übereinstimmung mit der Auslegung von
Reinhardt, die Heidegger natürlich kannte. Dass von den zwei Anblicken, die
die Menschen festlegten, „nur der eine ,sei‘“, kann aber unterschiedlich
gelesen werden. Es kann bedeuten, dass nur der eine (von den zwei Anblicken)
sei, oder dass nur der eine-einige-selbige Ausblick sei. Entsprechend seinem
hermeneutischen Vorverständnis verwundert es nicht, dass Heidegger (in
Übereinstimmung mit u. a. Bormann und Schwabl) die zweite mögliche Lesart
vertritt, wie seine weitere Erläuterung zeigt:

„Dabei ist wichtig, daß der Hinsichten zwei sind, d. h. in V. 54/55
die σήματα χωρὶς ἀπ’ ἀλλήλων [V. 56]. Dies gewöhnliche Meinen
läßt sich jeweils auf eine für sich ein, daher eben das jenachdem
möglich; während die σήματα des Seins alle auf eine [sic!]
Aussicht zulaufen und im Grunde dasselbe sind. An diesen
Hinsichten und ihrem jenachdem vollzieht sich alles Bereden,
dessen weitere Ansichten sich bilden und alsbald herrschen.

Die so sich festlegen auf diese festgelegten Hinsichten sind die
Irrenden, bewegen sich in einem Hin und Her, bald so, bald so, der
Irre (8, 54).“150

Heidegger schließt sich ebenso Reinhardts Deutung von κατ’ αὐτό (Vers 58)
als „allein“, „für sich“ an und übersetzt (in Klammern): „jede für sich“.

b) Fragment B 9

Die weiteren Doxa-Fragmente setzen für ein angemessenes Verständnis die
grundlegende Erörterung von Fragment B 8, 53–61 immer schon voraus. Die

149 Heidegger, GA 35, 183 f.
150 Heidegger, GA 35, 185 (Ergänzungen in eckigen Klammern vom Verf.).



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·37·

Doxa-Fragmente beginnen mit B 9. Insofern ist das Fragment von besonderer
Bedeutung. „Das zunächst wichtigste Fragment ist das 9.“151 Es geht um Schein
und Erscheinen. Es sollen wieder zuerst der griechische Text und die
Übersetzung von Helmuth Vetter angegeben werden:

1 αὐτὰρ ἐπειδὴ πάντα φάος καὶ νὺξ ὀνόμασται
καὶ τὰ κατὰ σφετέρας δυνάμεις ἐπὶ τοῖσί τε καὶ τοῖς,
πᾶν πλέον ἐστὶν ὁμοῦ φάεος καὶ νυκτὸς ἀφάντου

4 ἴσων ἀμφοτέρων, ἐπεὶ οὐδετέρῳ μέτα μηδέν.

1 „Doch da alles Licht war benannt und Nacht,
und zwar mit Rücksicht auf ihre eigenen Kräfte bei diesen

und jenen,
ist alles zugleich des Lichtes voll und der Nacht,

4 die beide einander die Waage halten, dass keines von ihnen
dem anderen nachsteht.“152

Etwas anders lautet wiederum z. B. die englische Übersetzung von Vers 4
(Ausschnitt) in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque: „since (there is)
nothing (that) falls to the lot of neither“, was dann positiv heißt, „therefore
everything falls to the lot of one or the other or of both“.153 Dann bedeutet
„nothing“ (μηδέν) also: nichts außerhalb von beiden, von Licht und Nacht, sie
umfassen alles.

Heidegger gibt die folgende Übersetzung:

„Doch sobald einmal jegliches in Hinsicht auf Licht und Nacht
beredet wurde, und das gemäß den je eigenen Vermögen zu diesem
sowohl als jenem, ist das all erfüllt zumal von Licht und nicht
scheinender Nacht beide einander gleich, denn keinem mit dabei
(ist) das Nichts.“154

151 Heidegger GA 35, 187.
152 Parmenides: Sein und Welt, 136 f.
153 Études sur Parménide, Tom. I, 61 f.; vgl. auch Parmenides, A Text with Translation,

Commentary, and Critical Essays by Leonardo Tarán, Princeton/New Jersey: Princeton
University Press 1965, 161.

154 Heidegger, GA 35, 187.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·38·

Die Übersetzungen unterscheiden sich im Wesentlichen nur bei Vers 4.
Heideggers Auslegung und Übersetzung wurde später von Hans Schwabl
vertreten, dem sich auch Gadamer anschloss (und Gemelli Marciano).155 Eine
Entscheidung ist anhand des isolierten Fragments gar nicht zutreffen. Rein
philologisch betrachtet, liegt die Übersetzung nach der Ausgabe von Aubenque
zunächst näher.156 Der Auslegung von ἄ-φαντος als „nicht scheinend“, also
„lichtlos“ schließt sich auch Vetter an.157

Der Übersetzung von Fragment B 9 ist die Randbemerkung beigefügt: „Die
Grundhinsichten – Vor-scheine – alles Erscheinens.“158 Diese sind Licht und
Dunkel (oder lichtlose Nacht). „Kurz gesagt“, ergibt sich für Heidegger: „alles
Erscheinende zeigt sich nicht nur im Licht, in Erhellung und Dunkel und
Verfinsterung und verbirgt sich da zugleich, sondern das Erscheinen ist
zugleich ihr ,Sein‘.“159 „Sein“ ist hier in Anführungszeichen gesetzt. Es ist nicht
das volle und ursprünglich-eine-einzige Seiend-sein, Heidegger spricht von
einem „Zwischen“:

„Und wieder ist Wesentliches gesagt über die beiden
Grundhinsichten Licht und Dunkel; beide sind einander gleich
(vgl. oben 8, 54), keines vor dem anderen einen Vorzug, denn sie
sind beide nicht gänzlich Nichts. Sie sind aber auch nicht Sein,
sondern eben das Zwischen, was von beiden hat, was so aussieht
wie Sein und eben als so aussehendes es nicht ist: mithin
scheint.“160

Zuvor heißt es auch: „Dieses Erscheinende aber gibt sich gerade als das
Seiende [das Seiend, τὸ ἐόν], der Schein ist das vermeintliche Sein [Seiend-

155 Schwabl, „Sein und Doxa bei Parmenides“; vgl. Parmenides, Übersetzung, Einführung
und Interpretation von Kurt Riezler, bearb. und mit einem Nachwort von Hans-Georg
Gadamer, 37, Anm. *; Die Vorsokratiker, Bd. 2, Auswahl der Fragmente und Zeugnisse,
Übers. und Erl. von M. L. Gemelli Marciano, 27.

156 Nämlich μηδ-έν eigentlich μηδὲ εἶς, „keiner, auch nicht einer“, und (das)
„Nichts“ zumeist (zwar nicht im Lehrgedicht des Parmenides, vgl. Frgm. B 6, 2) mit
Artikel τὸ μηδέν (vgl. Pape, Handwörterbuch der griechischen Sprache, Bd. 2. 170).

157 Parmenides: Sein und Welt, 139.
158 Heidegger, GA 35, 187, Anm. 91.
159 Heidegger, GA 35, 187 f.
160 Heidegger, GA 35, 188.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·39·

sein].“161 Die Auslegung passt zunächst nicht völlig zur Übersetzung. Licht und
Dunkel sind einerseits „nicht gänzlich Nichts“, andererseits heißt es in der
Übersetzung (Vers 4): „keinem mit dabei (ist) das Nichts.“ Vielleicht sollte die
Übersetzung besser so ergänzt werden: „keinem mit dabei (ist) (für sich selbst)
das Nichts“.

Das jeweils Erscheinende ist nicht für sich selbst scheinhaft, sondern die
Erscheinung wird zum Schein, wenn die Sterblichen das erscheinende Seiende
„vermeintlich“ für das eine-einfach-einzig-selbige Sein selbst nehmen. Der
Weg zum Sein ist nur dann möglich, wenn der Schein als Schein von den
Sterblichen aufgedeckt, verstanden und festgehalten wird.

Jochen Schlüter erörtert im abschließenden sechsten Kapitel (§§ 62–68)
seiner Heidelberger Dissertation über Heidegger und Parmenides (gemäß der
Überschrift) eine Reihe von „[k]ritische[n] Bemerkungen zu Heideggers
Auslegung des Parmenides“162, die hier in ihrer Gesamtheit nicht erörtert
werden können. Heidegger geht es in erster Linie nicht um eine
philosophiehistorische oder philologisch-wissenschaftliche Untersuchung des
anfänglichen Denkens bei Parmenides. Eine wesentliche Frage Schlüters soll
herausgegriffen werden:

„Dabei muß gefragt werden , ob H[eidegger]s These auch dann
haltbar ist, wenn […] in B 2 von Parmenides nicht nur eine
Entgegensetzung der Wege zu Sein und Nichts, wie H[eidegger]
glaubt, sondern eine exklusive Disjunktion im modus tollendo
ponens vorgelegt wird […].“163

Zunächst ist zu fragen, ob eine Schlussfigur der traditionellen Aussagenlogik,
auch „Disjunktiver Syllogismus“164 genannt, der erst auf die Stoa zurückgeht,
im logisch strengen Sinne auf Parmenides zurückprojiziert werden darf. Aber
auch Schlüter gibt zu bedenken:

161 Heidegger, GA 35, 186 (Ergänzungen in eckigen Klammern vom Verf.).
162 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 305.
163 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 322.
164 Vgl. Art. „Syllogismus/Syllogistik“ in: Enzyklopädie Philosophie, in drei Bänden mit einer

CD-ROM, hg. von Hans Jörg Sandkühler, Hamburg: Meiner 2010, Bd. 3, 2656 f.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·40·

„Wenn Parmenides die Ungewordenheit, Ganzheit, Vollendung des
ἐόν beweist, indem er zeigt, daß ihr kontradiktorisches Gegenteil
nicht die Bedingung erfüllt, die dem Begriff des Ist entspricht […],
dann liegt darin eingeschlossen, daß dieses Gegenteil zumindest
eine Denkmöglichkeit für den Menschen ist.“165

Die neuere Auslegung von Helmuth Vetter kommt Heidegger deutlich näher.
Ziel „einer phänomenologischen Analyse“ ist es für ihn, „die Dualität von Sein
und Schein aufzuheben und in der Einheit von Schein (δόξα), Sein (εἶναι) und
Erscheinen (dem περᾶν der δοκοῦντα) zu gründen.“166 Damit ergibt sich in
weitgehender Übereinstimmung mit Heideggers Auslegung:

„Es handelt sich somit nicht um die Differenz von Sein (εἶναι ºB
6.1) und Schein (die δόξαι der βροτοί ºB 1.30), sondern um die
Gesamtheit aller Erscheinungen (τὰ δοκοῦντα ºB 1.32), die sich
erst dann als bloßer Schein erweisen (δόξας βροτείας ºB 8.51),
wenn sie meinen, sich an die Stelle des Seins setzen zu können
(κατέθεντο ºB 8.53).“167

Vetter stimmt auch mit Georg Picht überein: „Kein Grieche hätte eine Lehre
vom Sein akzeptiert, die nicht auch den sinnlich sichtbaren Kosmos zu erklären
erlaubt.“168

In gewisser Weise vergleichbar ist Heideggers Einsicht, dass im Übergang
vom Verfallen, also der Doxa, zur Eigentlichkeit nicht die „Welt“ (im
ontischen Sinne) inhaltlich eine andere wird, sondern nur unser
Seinsverständnis sich gewandelt hat:

„Diese eigentliche Erschlossenheit modifiziert aber dann
gleichursprünglich die in ihr fundierte Entdecktheit der ,Welt‘ und

165 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 326.
166 Parmenides: Sein und Welt, 201; vgl. auch Karl-Heinz Volkmann-Schluck, Die

Philosophie der Vorsokratiker. Der Anfang der abendländischen Metaphysik, hg. von
Paul Kremer, Würzburg: Königshausen & Neumann 1992, 63 ff.

167 Parmenides: Sein und Welt, 199 f.
168 Georg Picht, Vorlesungen und Schriften, Teil: Die Fundamente der griechischen

Ontologie, mit einer Einf. von Hellmut Flashar, Studienausg., Stuttgart: Klett-Cotta 1996,
199; zitiert in: Parmenides: Sein und Welt, 191, Anm. 99.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·41·

die Erschlossenheit des Mitdaseins der Anderen. Die
zuhandene ,Welt‘ wird nicht ,inhaltlich‘ eine andere, der Kreis der
Anderen wird nicht ausgewechselt, und doch ist das verstehende
besorgende Sein zum Zuhandenen und das fürsorgende Mitsein mit
den Anderen jetzt aus deren eigenstem Selbstseinkönnen heraus
bestimmt.“169

Wie es in einer Randbemerkung zu Heideggers Abhandlung Der Begriff der
Zeit (1924) heißt, die (mit den Worten des Herausgebers Friedrich-Wilhelm v.
Herrmann) „mit Fug und Recht als die Urfassung von ,Sein und
Zeit‘ gekennzeichnet werden“ kann, ändert sich in der „Sorge – und
Bekümmerung (Wie)“ nun im „eigentliche[n] Freisein“ „nichts im Was und
wenn – dann aus Wie | aber nicht umgekehrt“.170

Der Rede der „Göttin der Wahrheit“ des parmenideischen Lehrgedichtes
würde dann der „Ruf des Gewissens“ als „Aufruf zum eigensten
Selbstseinkönnen“ in § 56 von Sein und Zeit korrespondieren, der aber
„jeglicher Verlautbarung“ entbehrt.171 Aufgerufen wird das „Man-selbst“ im
Modus der Verfallenheit.

Günther Neumann, Prof. Dr. Dr.
seydlitz-neumann@t-online.de

169 Heidegger, GA 2, 394 f.
170 In: Martin Heidegger, Der Begriff der Zeit, hg. von Friedrich-Wilhelm v. Herrmann (GA

64), Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 1–103, hier: 60, Anm. (70), vgl. „Nachwort des
Herausgebers“, 127–133, hier: 132 f.

171 Heidegger, GA 2, 362 f.; vgl. Ingeborg Schüßler, „Gewissen und Wahrheit. Heideggers
existenziale Analytik des Gewissens (Sein und Zeit §§ 54–62)“, in: Kategorien der
Existenz. Festschrift für Wolfgang Janke, hg. von Klaus Held und Jochem Hennigfeld,
Würzburg: Königshausen & Neumann 1993, 327–349.




