Irene Breuer
Die Aktualitit Heraklits fiir die Phiinomenologie:

Das Ideal der Rationalitiit als Zugang zur Weisheit

Zusammenfassung: Heraklit etabliert das philosophische Denken als eine
neue Form der Episteme, als Philosophie, und stellt diese der Doxa gegentiber.
Logos, oder das Ideal der Rationalitit, ist nicht nur beiden gemein, sondern
auch dem géttlichen Kosmos und der menschlichen Seele. Der Unterschied
liegt darin, ,,wie™ dieser Logos befolgt wird: Wihrend das philosophische
Denken vom ,,Gemeinsamen® (xynds) geleitet wird, folgt die Mehrheit ihren
eigenen Einsichten (idia phrénesis). Wahre Weisheit impliziert ein Ideal der
Rationalitit, das auf dem Gemeinsamen, dem Logos, basiert. Es ist die rationale
Einsicht in diese kosmische Ordnung, die den Zugang zur Weisheit (o sophon)
ermdglicht. Diese Einsichten Heraklits werden im letzten Teil dieses Artikels
phidnomenologisch ausgelegt.

Abstract: Heraclitus establishes the philosophical thinking as a new form
of episteme, philosophy, which he opposes to doxa. Logos or the ideal of
rationality is common not only to both, but to the godly kdsmos and the human
soul. The difference lies in “how” it is followed: while philosophical thinking
is ruled by “what is common” (xynds), the majority follow their own insights
(idia phronesis). True wisdom implies an ideal of rationality that is based on the
common, the logos. It is the rational insight into this cosmic order that allows
access to wisdom (7o sophon). These propositions are ultimately interpreted
phenomenologically.

WE: Hhhr s PR S B YR S — O AR T A —— 8 &,
HHHE R R, BEBEEEEANCARE TG, TR

« 81



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
XFHEANRRMLE. LXHET “Wif” EMREXFPEME: T
MYgEZ “NILZH” (xynos) £F, MEZHAHNEFERA S Z W (idia
phronesis) . FIEHIR BmkE —ME T —— & —— 0 # M
FEAE . MER @A R TR, FREAEE. EAXH
&R, EEREURRERN X EREL LiX S,

Keywords: Heraclitus; logos; doxa; wisdom; cosmos; soul; rationality

1. Einleitung

as Denken Heraklits ldsst sich anhand seines vorherrschenden Themas
Dverstehen: die kritische Selbstunterscheidung seines Denkens von
den Denk- und Verhaltensweisen der Vielen. Heraklits Polemik ist nicht auf
personliche Griinde wie seine aristokratische Gesinnung zurlickzufiihren,
sondern stellt den Ansatz eines philosophischen Denkens dar, das sich
nicht als eigenstidndiges Denken présentiert, sondern sich vielmehr allein
von seinem Verhéltnis zum Nicht-Denken verstehen ldsst. Die Aufstellung
dieses Verhiltnisses féllt mit der Entstehung der Philosophie, wie Heraklit
sie versteht, zusammen. Entscheidend ist das Bewusstsein der Etablierung
einer Erkenntnisart, die sich von der des sonstigen menschlichen Lebens
unterscheidet und dieser gegeniiber eine prinzipielle Uberlegenheit aufweist. Das
philosophische Denken wird erstmals dem Gesamtbereich des bloflen Meinens,
der Doxa, entgegengestellt. Hierin liegt das Neuartige dieses Denkens. Dem
Denken er6ffnet sich der Logos als die GesetzméBigkeit, vor der die Menschen im
Alltag die Augen verschlielen. Sie lassen sich ganz von dem Gefiihl beherrschen,
dass die entgegengesetzten Zustinde, zwischen denen sich unsere menschliche
Existenz bewegt — Tag und Nacht, Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod —,
einander widerstreiten und sich daher gegenseitig ausschliefen. In den Worten
Klaus Helds:
,Die vermeintliche Unvereinbarkeit und Strittigkeit der entgegengesetzten

Zustiande durchschaut die philosophische Einsicht als eine verborgene Harmonie.

- 82 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

Gerade in seiner Widerspriichlichkeit ist das nach dem blof3 oberfldchlichen
Eindruck gegeneinander Gerichtete schon miteinander versshnt.'

Nach dem Gesetz des Logos muss jeder aktuell herrschende Zustand
unausweichlich tiber kurz oder lang in seinem bereits latent mitgegenwértigen
Gegenzustand umschlagen. Deshalb haben die Philosophen seit Platon aus der
Lehre Heraklits herausgehort, dass die Welt unauthérlich in Bewegung sei:
Nichts ist bestéindig und ruht, ,,alles flief3t™.

Worauf Heraklit hinauswollte, war nicht, dass alles sich in stdndiger
Bewegung befindet, sondern im Gegenteil, dass es im Grunde etwas Ruhendes,
Unverénderliches gibt, ndmlich die verborgene Harmonie aller polaren Zustéande,
die Versohnung im Streit. Hegel sah genau darin den Charakter der dialektischen
Bewegung’, Nietzsche verstand Heraklit als tragisch-dionysischen Denker”,
der den Abgrund des chaotischen Werdens erfasst*, und Heidegger hat Heraklit
lange Zeit als den eigentlichen Ahnen seines eigenen Denkens verstanden: In
Heraklits Verwendung des Ausdrucks ,,physis* ist noch etwas von der Beziehung
zu horen, die in dem Wort ,,alétheia” — Unverborgenheit, Entbergung und
Verbergung des Seins — zum Ausdruck kommt.” Im anfinglichen griechischen
Denken 6ffnete sich das ,,Wesen der Wahrheit™, d. h. ein ,,Sich-Verstehen auf das

1 Held, K., Treffpunkt Platon. Philosophischer Reisefiihrer durch die Léinder des Mittelmeers, Stuttgart: 1990, S. 38.
2 Vgl Hegel, G.WF., Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, 1. Bd. In: Scimtliche Werke. Jubiliumausgabe
Bd. 17, Stuttgart: 1959, S. 344:  Hier sehen wir Land; es ist kein Satz des Heraklit, den ich nicht in meine Logik
aufgenommen®.

3 Vgl. Nietzsche, F., Die Geburt der Tragddie, NS 1870-1889, KSA 1, S. 9-156, in G. Colli, M. Montinari (Hrsg.),
Nietzsche, Scimtliche Werke, Kritische Studienausgabe (KSA) in 15 Einzelbdnden, Berlin: 1988.

4 Vgl. Nietzsche, F. Die Philosophie im tragischen Zeitalter der Griechen, NS 1870-1889, KSA 1, S. 805-890, S.
824:  Das ewige und alleinige Werden, die ganzliche Unbestéindigkeit alles Wirklichen, das fortwihrend nur wirkt und
wird und nicht ist, wie dies Heraklit lehrt, ist eine furchtbare und betéiubende Vorstellung und in ihrem Einflusse am
nichsten der Empfindung verwandt, mit der Jemand, bei einem Erdbeben, das Zutrauen zu der festgegriindeten Erde
verliert“. Vgl. Nietzsche, F., Die fréhliche Wissenschaft, par. 109, KSA 3, S. 468: , Der Gesammt-Charakter der Welt ist
dagegen in alle Ewigkeit Chaos®.

5 Vgl Heidegger, M., Heraklit. 1. Der Anfang des abendlindischen Denkens. 2. Logik. Heraklits Lehre vom Logos,
Gesamtausgabe Bd. 55, 1I. Abteilung: Vorlesungen 1925-1944, Frankfurt a.M.: Klostermann 1987, S. 142-181. Im
Folgenden als ,,GA 55“ zitiert.

« 83 .



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Ganze des Seienden™, das sich dem Menschen zeigt, indem er sich dazu verhalt. ¢
Laut Heidegger besteht zwischen dem Nihilismus’, bzw. der nihilistischen Lehre
vom Ubermenschen und dem Spruch des Heraklits, ,.ein Abgrund**: Nietzsche
habe die ,,fiirchterlichste MiBBdeutung dessen hinterlassen und in Umlauf
gebracht [...], was Heraklit denkt“.” Der Ubermensch wird von Heidegger als den
,heuzeichtlichsten Menschen® aufgefasst, der die Seinsvergessenheit nicht mehr
als solche erfahren kann'°. Heidegger interpretiert Heraklit vom Logos her, den er
vom Begriff ,.Jegein* (,legen®) und der Auslegung der physis begreift. "

Seit Platon hat man also in Heraklit den Philosophen des Werdens gesehen,

wie Held hervorhebt.'> Auch Edmund Husserl definierte die Grundstruktur

der Lebenswelt als ,,Heraklitischen Fluss“."” Damit méchte Husserl nicht

die metaphysische Rangordnung des Seins unter dem Titel der natiirlichen
Lebenswelt umkehren, sondern es geht ihm um die Begriindung einer

,»Wissenschaft von der Lebenswelt®. ,,Lebenswelt” ist ein Kontrastbegriff:

6 Ebd., S.204,206.

7 Vgl Nietzsche, F. KSA 12, S. 213; ,Denken wir den Gedanken in seiner furchtbarsten Form: das Dasein, so wie es
ist, ohne Sinn und Ziel, aber unvermeidlich wiederkehrend, ohne ¢in Finale ins Nichts: ,die ewige Wiederkehr*. Das ist
die extreme Form des Nihilismus: das Nichts (das ,Sinnlose) ewig!*

8 Heidegger, GA 55, S. 68.
9 Ebd,S.5.

10 Ebd., S. 83: .Der geschichtliche Mensch ist soweit, daB er das .ist* und das .Sein® vergessen hat. [...] Der
Mensch laBt sich von der Flut der Seinsvergessenheit tiberspiilen. [...] Allein diese Seinsvergessenehit ist bereits
selbst vergessen, was freilich dem Wesen der Vergessenheit entspricht, die alles, was in ihren Umkreis kommt, in
sich hinabzieht wie ein Sog.“ Vgl. Heidegger, M., Nietzsche, Seminare 1937 und 1944: 1. Nietzsches metaphysische
Grundstellung (Sein und Schein). 2. Skizzen zu Grundbegriffe des Denkens, Gesamtausgabe 87: Abt. 4, Hinweise und
Aufzeichnungen, Frankfurt a.M.; Klostermann 2004 und Miiller-Lauter, W., Heidegger und Nietzsche. Nietzsche-
Interpretationen I1I, Berlin: de Gruyter 2000.

1T Vgl. Heidegger, M., ,,Logos (Heraklit, Fragment 50) (1951)%, in Vortrige und Aufsdtze, Gesamtausgabe 7, /.
Abteilung: Verdffentlichte Schriften 1910-1976, S. 211-234, im Folgenden als ,,GA 7* zitiert, S. 217: ,,Legen ist: in sich
gesammeltes vorliegen-Lassen des beisammen-Anwesenden® (mehr dazu unter Par. 5), und auch Heidegger - M.; Fink,
E., Heraklit. Seminar Wintersemester 1966/1967, Frankfurt a.M.: Klostermann, 1970.

12 Held, K., Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft. Eine phinomenologische
Besinnung, Berlin/New York: de Gruyter 1980, S. 110.

13 Husserl, E., Die Krisis der Europdischen Wissenschaften und die Transzendentale Phdnomenologie, Hua VI, W.
Biemel (Hrsg.), Den Haag: Nijhoff 1954, S. 159, 181. Im Folgenden als ,,Hua VI* zitiert.

.84 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

Husserl hat diesen Terminus eingefiihrt als Gegenbegriff zu der radikal
entsubjektivierten Welt, die Gegenstand der neuzeitlichen Wissenschaft ist. Die
Lebenswelt ist die subjekt-relative Welt, mit der das Bewusstsein unthematisch
habituell vertraut ist. In seiner Krisis-Schrift wirft Husserl den positiven
Wissenschaften vor, den Boden, aus dem sie gestiftet wurden — die Lebenswelt —
vergessen zu haben. Denn die Gegensténde der Wissenschaft entstehen aus den
subjektiven Leistungen einer eigenen theoretisch-logischen Praxis, und diese
Praxis selbst gehort zum Leben in der Lebenswelt. Die moderne Wissenschaft
verweist also durch ihren Sinn zuriick auf die vorwissenschaftliche Lebenswelt;
ohne den Kontrast zu dieser subjektiv-relativen Welt hinge sie in der Luft.
Das Prius der Lebenswelt zu rehabilitieren, besteht darin, das philosophisch-
wissenschaftliche Denken qua Darlegung des Uberlegenheitsverhltnisses des
Logos (logos) gegeniiber dem lebensweltlichen Erscheinen (phainémenon)
darzulegen; in den Gedanken Parmenides und insbesondere in denen Heraklits
kommt dieses Gesetz in seiner geschichtlichen Urspriinglichkeit und in seiner
grundlegenden Bedeutung zum Vorschein: der Logos bzw. das rationale Denken
als Zugang zur Weisheit. '

Allerdings unterscheidet sich Heraklits Auffassung von derjenigen des
Parmenides: Wihrend beide behaupten, dass nur das rationale Denken den
Zugang zu Wahrheit und Weisheit er6ffnet, kann dieses Wissen fiir Parmenides
nicht durch die Meinungen (doxa) der Sterblichen erlangt werden, denen man
nicht wirklich trauen kann. Heraklit hingegen ist der Ansicht, dass der Logos
oder die Rationalitdt nicht nur dem philosophischen Denken und der Doxa
gemeinsam ist, sondern auch dem géttlichen Kosmos und der menschlichen
Seele. Was Heraklits Denken fiir die heutigen Anliegen besonders relevant

macht, ist daher, dass er Anspruch auf die Erkenntnis einer Wahrheit erhebt, die

14 Wie im Nachfolgenden erldutert wird, bezeichnet der Begriff ,,Rationalitit™ die rationale Einsicht in die kosmische
Ordnung. Eine Rationalitit, die sowohl die Natur als auch das menschliche Verhalten kennzeichnet und sich in
Begriffen wie metron, nomos, harmonié, kosmos, diké, phrénimos u. a. ausdriickt. Sie meint eine Verniinftigkeit, die

sich in Sprache, Denken und Handeln manifestiert.

« 85



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

durch den gewohnlichen Lebenslauf der Sterblichen erreicht werden kann. Logos
und Wahrheit sind in den subjektiven Errungenschaften der alltéglichen Praxis
und Handlung vorhanden, sodass die Wissenschaften auf dieser Grundlage ihre
Untersuchungen begriinden kdnnen. Heraklits Denken verdankt seine Aktualitt
nicht nur seiner Vorstellung von einer Harmonie oder Regel der MaBhaltung,
die den Wechsel gegensitzlicher Zustidnde im und des Lebens in Einklang bringt
und regelt und so eine Art Stabilitdt zwischen ihnen aufrechterhilt, sondern
vor allem seiner Vorstellung, dass diese MaBhaltung oder Harmonie durch
einen Logos verkorpert wird, den jeder verstehen kann. Das Einhalten dieser
MaBverhéltnisse sowohl in der Natur als auch in der Rede ist kennzeichnend fiir
den hier gesuchten Begriff der ,,Rationalitét™ im vortranszendentalen Denken und
kann phidnomenologisch mit einer Rechenschaftsablegung gleichgesetzt werden.
Weisheit — und man konnte daraus schlieflen, ein zufriedenstellendes Leben
— ist fiir gewohnliche Menschen in ihren lebensweltlichen Leben erreichbar —
allerdings nicht bedingungslos, sondern unter der Voraussetzung, dass sie dem
folgen, was ihnen allen gemeinsam ist, dem Logos, und nicht ihren eigenen
privaten Einsichten. Wahre Weisheit impliziert — phdnomenologisch aufgefasst —
ein Ideal der Rationalitit als ein zu erreichendes Ziel, das auf dem Gemeinsamen,
dem Logos, basiert. Es ist die rationale Einsicht in diese kosmische Ordnung,
die den Zugang zur Weisheit (zum sophon) ermdglicht, die kein Privileg einiger
Weniger ist, sondern allen Menschen und dem gemeinschaftlichen Leben in der
Lebenswelt der alltiglichen Erfahrung gemeinsam ist.

Um diese Behauptungen zu begriinden, gliedert sich mein Beitrag wie folgt:
Zunéchst werde ich kurz die Vorstellungen von Parmenides und Heraklit zum
Logos vorstellen. Anschlieend werde ich mich mit dem kosmischen Logos
befassen, um dann die vielfiltigen Bedeutungen des Begriffs ,,LLogos” und die
menschliche Erkenntnis dartiber zu erdrtern. Der zentrale Teil befasst sich mit
Heraklits Vorstellung von Weisheit und Vernunft. Am Ende wird der Kosmos-

Begriff im Zusammenhang mit dem Logos-Begriff einer phdnomenologischen

« 86 ¢



Irene Breuer Die Aktualitcit Heraklits fiir die Phinomenologie
Betrachtung unterzogen, wobei auf Martin Heidegger, Eugen Fink und Klaus
Held Bezug genommen wird. Die Schlussfolgerung fasst das Ergebnis dieser
Untersuchung zusammen. Sie zeigt, dass Heraklit zum ersten Mal nicht
nur behauptete, dass Logos und Wahrheit in subjektiven AuBerungen und
Handlungen des Alltags enthalten sind, sondern auch und vor allem, dass
phronesis oder praktische Weisheit diese prégt. Heraklit schuf die Grundlage, auf
der die Wissenschaften aufbauen kénnen, und bewies damit die Verldsslichkeit

der Lebenswelt.

2. Parmenides und Heraklit iiber den Logos

Laut Diogenes Laertius befand sich Heraklit von Ephesos in seiner Bliitezeit
wihrend der 69. Olympiade ", d.h. er war zwischen 504 und 501 v. Chr. im Alter
von vierzig Jahren auf dem Hohepunkt seiner Karriere. Er konnte sich Ende
des 6. Jahrhunderts in seinen mittleren Jahren befunden haben, wihrend seine
philosophische Haupttitigkeit etwa 480 v. Chr. endete.'® Heraklits Denken
lasst sich anhand seines vorherrschenden Themas verstehen: der kritischen
Selbstdifferenzierung von wahrem Wissen und doxischer Meinung (der
Meinung der Sterblichen), einer Untersuchung, die dem Argumentationsweg von
Parmenides in seinem Proomium folgt. Parmenides von Elea wurde um 515 v.
Chr. geboren. Parmenides wird eine einzige ,,Abhandlung” zugeschrieben, ein
Hexameter-Gedicht, von dem dank Sextus Empiricus und Simplikios wesentliche
Fragmente erhalten geblieben sind. Sein Gedicht hatte einen enormen Einfluss
auf die spitere griechische Philosophie, wahrscheinlich auch auf Heraklit.
Parmenides behauptet in seinem Gedicht, dass es bei jeder Untersuchung
zwei und nur zwei logisch kohdrente Moglichkeiten gibt, die sich gegenseitig
ausschlieBen: entweder existiert der Gegenstand der Untersuchung oder er

15 Diogenes IX 21-23, DK 22 Al, in: Diels, H.; Kranz, W., Die Fragmente der Vorsokratiker, Erster Band, Dublin/
Zirich 1966 (12. unv. Aufl.), S. 217f. Hiernach als ,DK" zitiert.

16 Kirk, G.S.; Raven, J.E.; Schofield, M., Die vorsokratischen Philosophen. Einfiihrung, Texte und Kommentare,
Studienausgabe, K. Hiilser (Ub.), Stuttgart: Metzler, S. 199.

« 87



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
existiert nicht. Aus erkenntnistheoretischen Griinden lehnt er Letzteres ab — wie
das Fr. B 2 aussagt: ,,denn weder erkennen konntest du das Nichtseienede (da ist

. .. 17
ja unausfiihrbar) noch aussprechen*

— und kritisiert dann die gew6hnlichen
Sterblichen dafiir, dass sie beiden Wegen ohne Unterscheidung und entsprechend
ihren Uberzeugungen folgen. Im letzten Abschnitt beweist er durch Deduktion,
dass etwas, wenn es existiert, nicht entstehen oder vergehen, sich nicht veréndern
oder bewegen und keine Unvollkommenheit zeigen kann. Parmenides® Hauptziel
ist es, zu behaupten, dass wahres Wissen nicht von gewohnlichen Sterblichen
erlangt werden kann, die ihren eigenen Uberzeugungen folgen: In Fragment B
1 spricht die G6ttin zu Parmenides, der seine Reise als derjenige beginnt, der
,»weill”, und ruft ihn dazu auf, der Meinung der Sterblichen zu entfliechen und
die Hindernisse zu iiberwinden, die ihm bei der Erreichung seines Ziels im Weg
stehen:

»Nun sollst du alles erfahren, sowohl der wohlgerundeten Wahrheit
unerschiitterlich Herz wie auch der Sterblichen Schein-Meinungen, denen nicht
innewohnt wahre GewiBheit. Doch wirst du trotzdem auch dieses kennen lernen
und zwar so, wie das ihnen Scheinende auf eine probehafte, wahrscheinliche
Weise sein miiite, indem es alles ganz und gar durchdringt.* "

Die Absicht des Parmenides in diesen Zeilen besteht darin, den Anspruch
geltend zu machen, eine unwandelbare Wahrheit zu kennen, die auf dem
normalen Lebensweg der Sterblichen nicht erreicht wird: ,,N6tig ist zu sagen
und zu denken, daB nur das Seiende ist; denn Sein ist, ein Nichts dagegen ist

w19

nichts™.”” Parmenides stellt fest, dass jeder beliebige Gegenstand des Denkens

ein wirklicher Gegenstand sein muss. Wihrend echtes Denken {iber logisch

17 Parménides, Fr. B 2, Prokos in 7im. 1, S. 345, 18f; Simplikios in Phys., S. 116,28f., Zeilen 8-9, in DK 1, S. 231.
Vgl. die Ubersetzung von J. Mansfeld, Fr. 6: , denn es ist ausgeschlossen, daB du etwas erkennst, was nicht ist, oder
etwas dariiber aussagst.” In Mansfeld, J. (Auswahl der Fragmente, Ubersetzung und Erlduterungen), Die Vorsokratiker 1.
Milesier, Pythagoreer, Xenophanes, Heraklit, Parmenides, Griechisch/Deutsch, Stuttgart: Reclam 1995, S. 317.

18 Parménides, Fr. B 1., ,.,Proomium®, Sextus adv. math. V11, 3, Zeilen 29-30, in DK, S. 230.

19 Fr. 22 DK B 6, Simplikios in Phys. 86,27-8; 117, 4-13,in 117.2 in DK, S. 232.

« 88



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

kohérente Alternativen nachdenkt, zwischen denen rationale Denker entscheiden
miissen, gleichen die ,,nichts wissende[n] Sterbliche[n]* ,.Doppelkopfe[n]*,
die von ,,Ratlosigkeit* beherrscht werden und hilflos zwischen den beiden
Alternativen hin und her irren:

,Denn Ratlosigkeit steuert in ihrer Brust den hin und her schwankenden
Sinn. Sie aber treiben dahin stumm zugleich und blind, die Verblddeten,
unentschiedene Haufen, denen das Sein und Nichtsein fiir dasselbe gilt und nichts
fiir dasselbe und fiir die es bei allem eine gegenseitige Bahn gibt.**’

Nach der Auffassung Parmenides besteht also eine ,,abgrundtiefe Kluft*'
zwischen verniinftiger Einsicht und dem gewdhnlichen Menschenverstand. So
sagt die Gottin an spéterer Stelle:

,Denn niemals kann erzwungen werden, daB3 ist, was nicht ist. Im Gegenteil,
du sollst das Verstehen von diesem Weg der Untersuchung zurtickhalten und die
vielerfahrene Gewohnheit soll dich nicht zwingen, tiber diesen Weg das ziellose
Auge schweifen zu lassen... Nein: beurteile in rationaler Weise die streitbare
Widerlegung, die ich ausgesprochen habe.“*

Die einzige Moglichkeit, dieser Art von verwirrenden Meinungen zu
entgehen, besteht darin, anhand logos-hafter bzw. verniinftiger Uberlegungen zu
urteilen.” In Parmenides® Gedicht erméglicht also rationales Denken den Zugang
zur Wahrheit, im Gegensatz zu den Meinungen der Sterblichen, die irrational sind
und denen es an kritischer Erkenntnisfdhigkeit mangelt.

Heraklits Untersuchung folgt einem dhnlichen Ansatz: Rationales,

philosophisches Denken kann nur in seiner Beziehung zum Nicht-Denken

20 Ebd., DK, S. 233. Vgl. die Ubersetzung von J. Mansfeld, Fr. 9: . Denn Machtlosigkeit lenkt in ihrer Brust
den irrenden Verstand; sie treiben dahin, gleichermafen taub wie blind, verbliifft, Vlkerschaften, die nicht zu
urteilen verstehen, denen das Sein und Nichtsein als dasselbe und auch wieder nicht als dasselbe gilt und fiir die es
eine Bahn gibt, auf der alles in sein Gegenteil umschligt”. In Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 317.

21 Kirk/Raven/Schofield, Die vorsokratischen Philosophen, S. 272.

22 Fr. 10 (DK B 7), Platon, Soph. 237a, 258d (Zeilen 1-2); Sextus adv. math VII, 114 (Zeilen 2-6), in Mansfeld, die
Vorsokratiker, S. 319.

23 Kirk/Raven/Schofield, Die vorsokratischen Philosophen, S. 268.

+ 89 .



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

verstanden werden. Entscheidend ist das Bewusstsein fiir die Etablierung
einer Erkenntnisweise, der Philosophie, die sich von anderen Formen des
menschlichen Lebens insgesamt unterscheidet und ihnen grundsétzlich tiberlegen
ist. Da aber die Philosophie nichts anderes ist als die Entfaltung des Verhéltnisses
zu dem, wovon es sich unterscheidet, muss sie auch tiber die Beziehung zwischen
beiden Denkweisen Rechenschaft ablegen. Daher besteht die Erkenntnisart
des philosophischen Denkens in einem Sich-ins-Verhéltnis-Setzen und Sich-
Unterscheiden und Aufeinander-Beziehen des Unterschiedenen.”* Es miisste
daher gezeigt werden, nicht nur, dass dem vorphilosophischen Leben ein
bestimmtes Verhiltnis zu sich selbst fehlt, sondern ebenso, dass es mit diesem
Verhiltnis vertraut ist.

Das Fr. B 2 liefert den Schlussel: Er liegt nicht darin, dass der Logos das
Gemeinsame sei, sondern dass die Meisten ihre private Einsicht, idia phronesis,
und die Denkenden das ,,Gemeinsame®, xynds, befolgen, d.h. der Logos ist das,
was das allen Menschen ,,Gemeinsame* ist. Der Logos ist aber verbunden mit
einem Ideal der Rationalitit, die den Strukturen der Natur innewohnt und von
den Menschen eingesehen werden kann. Der Widerspruch besteht also nicht
zwischen den Einigen und den Vielen, sondern zwischen xyndn und idion, d.h.
in der Art und Weise, wie der Logos befolgt wird.* Sollte der Widerspruch in der
Art und Weise dieses Befolgens liegen, so wiirde dies bedeuten, dass dieses Ideal
der Rationalitdt das verbindende Element beider Denkarten ist. Die Fragmente
B 113: ,,Einsicht zu haben ist etwas Allgemeines“26 und B 116: ,,Es ist allen
Menschen gegeben, sich selbst zu erkennen und verniinftig (phronéein) zu sein“*’
legen dies nahe. Um diese Behauptung zu untermauern, muss zundchst das

Konzept des Logos in seiner grundlegenden Rolle in der Kosmologie behandelt

24 Vgl. Held, Heraklit, Parmenides, S. 1-7.

25 Held, Heraklit, Parmenides, S. 134.

26 Fr. 32 (DK 22 B 113), Stobaios IIL, S. 129, 16, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S, 255.
27 Fr. 33 (DK 22 B 116), Stobaios I11, S. 257, 3f., in ebd.

+ 90 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdnomenologie

werden, um dann zu seiner Funktion im Bereich der menschlichen Seele

tiberzugehen.

3. Heraklit: Mehrdeutigkeit des Logos-Begriffes

Fir Geoffrey Kirk ist Heraklits Logos ,,die Formel, Struktur, der Plan jedes
einzelnen Dinges und aller Dinge*. Daraus folgt, dass allen Verdnderungen
eine Einheit zugrunde liegt — eine Schlussfolgerung, zu der wir gelangen, wenn
wir diesen Logos begreifen. Kirk behauptet sogar, dass, obwohl die fritheren
Vorsokratiker eine Einheit vorausgesetzt haben, die dem Werden des Kosmos
zugrunde liegt, Heraklit der ,,erste Denker war, der explizit“ eine Verbindung

zwischen der Pluralitit der phinomenalen Welt und dieser Einheit definiert hat.*®

3.a. Der kosmische Logos

In diesem Zusammenhang veranschaulicht, wie Dbereits erwihnt,
Heraklits Flussbild die Art von Einheit, die von der Wahrung von Maf} und
Gleichgewicht im Wandel abhingt, wie aus den Fragmenten B. 12, in der
Formulierung Arius, ,,Denen, die in dieselben Fliisse hineinsteigen, stromen
immer neue Gewisser zu“” und B. 91: ,Es ist unmoglich, zweimal in
denselben Fluf hineinzusteigen, so Heraklit. [Der Fluf}] zerstreut und bringt
wieder zusammen [...] und geht heran und geht fort“’® hervorgeht. Nach der
platonischen Interpretation,31 die von Aristoteles iibernommen wurde (,,man
konne auch nicht zweimal in denselben FluB einsteigen; denn er selbst
meinte, man konne es nicht einmal“’?), wurde dieses Flussbild von Heraklit
zitiert, um die absolute Kontinuitdt der Verdnderung in jeder einzelnen Sache

zu betonen: Alles befindet sich in stdndigem Fluss.

28 Kirk, G. S., Heraclitus: The Cosmic Fragments,Cambridge: Cambridge Univ. Press 4th ed. 1978, S. 70.
29 Fr. 93 (DK 22 B 12), Arios Didymos fr. 39 Diels; Kleanthes SVF1, fr. 519, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 273.
30 Fr. 95 (DK 22 B 91), Plutarch, De E apud Delphous 392b, ebd.
31 Platon, Kratylos 402a.
32 Aristoteles, Met. IV 5, 1010al3, in Aristoteles * Metaphysik. Erster Halbband: Biicher 1(A) — VI(E), Neubearbeitung
der Ubersetzung von H. Bonitz, mit Einleitung und Kommentar hrsg. von H. Seidl, Griechisch Deutsch, Hamburg:
Meiner, S. 161.

« 01 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Die Formulierung von Arius ist jedoch weniger drastisch, da sie einen Kontrast
zwischen ,,Selbigkeit™ und ,,Verschiedenheit™ herstellt, Gegensitze, die in einem
einzelnen Objekt wie einem Fluss oder in einem komplexen Ganzen wie der Welt
zusammenfallen, was bedeutet, dass sie trotz der Verdinderung ihrer Bestandteile
dasselbe™ bleiben. So gesehen héngt die ,,Einheit des Flusses als Ganzem [...]
von der [...] RegelmiBigkeit, mit der das ihn konstituierende Wasser flief3t.”
Der Fluss dient somit ,,als Bild fuir das Gleichgewicht der Konstituenten in der
Welt>,

Der Fluss vermittelt also ein Bild vom Gleichgewicht und der
RegelmidBigkeit der Ereignisse in der Welt, wie es in Fr. B. 30 heif3t: ,,Die
gegebene schone Ordnung [Kosmos] aller Dinge [...] war immer, ist und wird
sein: Feuer, ewig lebendig, nach Mafen entflammend und nach [denselben]
MaBen erlschend.** Dieses Fragment ist zusammen mit Fr. B. 31 zu lesen:
,»Wendungen des Feuers: an erster Stelle Meer, vom Meere aber die eine Hilfte
Erde, die andere Hilfte Gluthauch. [...] Meer ergieBt sich nach zwei Seiten und
wird zugemessen nach demselben Verhiltnis, das galt, bevor Erde entstand.*™
Das Feuer stellt hier die ,,archetypische Form der Materie® dar. In Kirks
Interpretation wird die Weltordnung als Ganzes als ein Feuer beschrieben, das
abwechselnd geloscht und wieder entfacht wird, so dass zwischen den Elementen
eine RegelméBigkeit oder Stabilitdt besteht, die die Regel der MaBhaltung im
Wandel verkorpert™ und somit ,.die Bestiindigkeit eines Logos oder Metron, das

37

in allen Veréinderungen bewahrt bleibt“”’. Wenn es zusammen gelesen wird mit

Fr. B 80: ,,Es gehort sich, dal man weil3, da3 der Krieg etwas Allgemeines ist und

Recht Zwiespalt und daB alles geschieht in Ubereinstimmung mit Zwiespalt und

33 Kirk/Raven/Schofield, Die vorsokratischen Philosophen, S. 215f.

34 Fr. 62 (DK 22 B 30), Clemens von Alexandria, Stromateis V 104,2, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 263.
35 Fr. 64 (DK 22 B 31), Clemens von Alexandria, Stromateis V 104,3f., ebd.

36 Kirk/Raven/Schofield, Die vorsokratischen Philosophen, S. 217f.

37 Vlastos, G., “On Heraclitus”. In: Furley, D.J. & Allen, R.E., Studies in Presocratic Philosophy, Vol. 1. Routledge:
London 1970, S. 413-429, hier S. 420.

«+ 92 .



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

so auch verendet wird”*®, so stellt sich heraus, dass fiir Heraklit (im Gegensatz
zu Anaximanders Ansicht) der Kampf zwischen Gegensédtzen der normale
und ,,richtige Weg” ist.” Der Kampf ist jedoch nicht nur Manifestation von
Gerechtigkeit, sondern vor allem eine rechtmaBige Notwendigkeit und somit
iuniversell”, was sich aus der Annahme ergibt, dass jede Verdnderung ein Kampf
ist.” Die Aussagen {iber den Fluss fiigen dem eine neue Idee iiber Verinderung
hinzu: dass sie nach einer Regel oder einem MaB (metron) erfolgen muss, damit
die RegelméBigkeit, Rationalitdt und Einheit des Prozesses gewéhrleistet sind.
Rationalitit ist hier nicht mit menschlicher Einsicht verbunden, sondern mit der

RegelmaBigkeit und dem Maf kosmologischer Prozesse.

3.b. Die menschliche Einsicht

Logos bedeutet nicht einfach Sprache, wie Jonathan Barnes behauptet. Fiir

ihn ist Heraklits ,,Logos oder ,Bericht* das, was ein Mensch /egei oder sagt.“"'

Barnes rdumt jedoch ein, dass Heraklit ,,deutlich macht, dass sein ,Bericht® so
etwas wie ein allgemeines ,Naturgesetz* enthalten oder verkdrpern muss.“* Die
Interpretation Charles Kahns ist stirker: Er geht davon aus, dass Logos ,,rationale

Diskussion, Berechnung und Entscheidung™ bedeutet, sodass ,,Rationalitét™ eine

.phinomenale Eigenschaft ist, die sich in intelligentem Verhalten manifestiert.*

Kahn stimmt mit Edward Hussey {iberein, der sagt: Bei der ,,Autoritdt, die der
Logos genieBt [...], kann es sich nur um die unpersonliche Art von Autoritét

handeln, die der Vernunft oder Rationalitit innewohnt.*“* Die Vernunft ist fiir

38 Fr. 51 (DK 22 B 80), Kelsos ap. Origenes, Contra Celsum V1. 42, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 259.

39 Kirk, Heraclitus, S. 240.

40 Vlastos, “On Heraclitus”, S. 418.

41 Barnes, J., The Presocratic Philosophers, 4th ed. Routledge, London, 4th ed. 2000, S. 59.

42 Ebd.

43 Kahn, Ch., The Art and Thought of Heraclitus. An Edition of the Fragments with Translation and Commentary,
Cambridge: Cambridge Univ. Press 1993 [1979], S. 102.

44 Hussey, L., . Heraklit*, in: Long, A.A. (Hrsg.), Handbuch Friihe griechische Philosophie. Von Thales bis zu den
Sophisten, Stuttgart: Metzler 2001, S. 80-101, hier S. 93.

+ 93 .



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Heraklit jedoch keine ,,selbstindige Kraft oder [ebensolches] Prinzip*, wie es
in der stoischen Vorstellung von der géttlichen Vernunft der Fall ist. Heraklits
urspriingliches Anliegen besteht darin, die extreme Schwierigkeit dieser Struktur
zu begreifen,” d.h. die Fihigkeit der menschlichen Seele, den Logos zu begreifen
und wahre Weisheit zu erlangen. Das Fr. B. 1, das lédngste Zitat von Heraklit,
zeigt eine besondere Betonung des Begriffs Logos und der damit verbundenen
semantischen Mehrdeutigkeiten. Heraklit fithrt im Fr. B 1 aus:

,»Gegeniiber der hier gegebenen, unabénderlich giiltigen Auslegung (/ogos)
erweisen sich die Menschen als verstdndnislos, sowohl bevor sie als auch wenn
sie sie einmal gehort haben. Denn obwohl alles in Ubereinstimmung mit der
hier gegebenen Auslegung geschieht, gleichen sie Unerfahrenen, sobald sie sich
tiberhaupt an solchen Aussagen und Tatsachen versuchen, wie ich sie darlege,
indem ich jedes Einzelne seiner Natur geméB zerlege und erklire, wie es sich
damit verhilt. Den anderen Menschen aber entgeht, was sie im Wachen tun,
genau wie das, was sie im Schlaf vergessen®.*

Betrachtet man dieses Fragment zusammen mit dem zuvor genannten
Fr. B 31, so zeigt sich, dass der Logos keineswegs auf ,,Berechnung® oder
»MaBhaltung” reduziert werden kann, sondern als ,,rationale Erkldrung der
Welt im bestehenden Diskurs®™, also in der ,,philosophischen Reflexion und
Argumentation™, verstanden werden kann. Daher bedarf der Logos keiner
Erklirung, sondern ,,ist selbst diese begriindete Erklirung.“*’ Diese zweifache
Schichtung des Logos-Begriffs erweist sich bei gemeinsamer Betrachtung von
den Fr. B 1 und B 50 als dreifach: ,, Wenn man — nicht auf mich, sondern — auf die
48

Auslegung hort, ist es weise, beizupflichten, dass alles eins ist.

Somit ergibt sich Folgendes: ,,Logos™ ist erstens das Wort, das Heraklit

45 Kahn, The Art and Thought of Heraclitus, S. 104, 100.

46 Fr.2 (DK 22 B 1), Sextus Empiricus, Adv. Math. VII 132, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 245.
47 Dilcher, R., Studies in Heraclitus, Hildesheim: Olms 1995, S. 43.

48 Fr. 41 (DK 22 B 50), Hippolytos, Haer. 1X 9,1, in ebd., S. 257.

<94 -



Irene Breuer Die Aktudlitiit Heraklits fiir die Phinomenologie
sagt; es ist sein Logos, sein Sagen, mit einem Wort, sein legein. Legein in der
frithesten Auffassung, z.B. bei Homer bezeichnet entweder a) das Auftheben
oder Aufsammeln, oder b) das Zdhlen oder Aufzéhlen. Legein meint also das
Sammeln, und dabei von einem auf das andere vorbeiziehen. Logos bedeutete
daher so viel wie ,,Narration” oder ,.Erzdhlung®, und in Entgegensetzung zum
Mythos meinte es einen verniinftigen, bedeutungsvollen Diskurs. Der Begriff
ist vieldeutig: auf der einen Seite bedeutet es eine Aussage, auf der anderen eine
geordnete Beziehung zwischen Dingen, eine Ratio oder quantitative Beziehung,
die im Diskurs ausgedriickt wird. *’

Er erhebt aber zweitens auch den Anspruch, den Logos damit zu sagen,
d.h. er meint eine ,,strukturelle Gesetzlichkeit des Seins®, d.h. mit einem
Wort: das einai. Im Fr. B 50, indem er den Begriff homologein, ,,zustimmen®,
verwendet (wortlich ,,in einem Logos zusammenkommen, dasselbe sagen™),
spielt er mit dem Sinn von einem ,.gemeinsamen logos™ und deutet dabei auf die
zusammenlaufende Einheit der Dinge hin, die sich nach MaBen und Proportionen
organisieren. Solche Ratios offenbaren die zugrundeliegende Harmonie, (vgl.
Fr. B 54:  Nichtoffenkundige Harmonie ist stirker als offenkundige**’), das
versteckte ,,Zusammenpassen® von Dingen in der Sprache und in der Natur®'
oder .,Verbindung“** von Dingen in Sprache und Natur. Der Logos ist also ein
,.dauerhaftes Merkmal des Kosmos®,” bzw. das, was alle Ereignisse reguliert,

eine Art universelles Gesetz des Werdens,** und, auf Seiten der Sprache,

49 Kahn, Ch., “A New Look at Heraclitus”, American Philosophical Quarterly, Vol. 1. No.3, 1964, S. 189-203, hier S.
191f.

50 Fr. 48 (DK 22 B 54), Hippolytos, Haer. IX, 9.5, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 259.
51 Kahn, “A New Look at Heraclitus™, S. 193.
52 Kirk, Heraclitus, S. 222.

53 Hussey E., “Epistemology and Meaning in Heraclitus”, in: Schofield, M. & Nussbaum, M.C. (Hrsgg.), Language
and Logos. Studies in Ancient Greek Philosophy Presented to G.E. Owen, Cambridge: Cambridge Univ. Press 1982, S.
33-59, hier S.57.

54 Guthrie, WK.C., 4 History of Greek Philosophy, Volume 1, The Earlier Presocratics and the Pythagoreans,
Cambridge: Cambridge Univ. Press 1962, S. 425.

«+ 95 .



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
eine Aussage tiber das Wesen eines Dinges als das Eingegrenzte. Dies wird
beispielsweise im Fr. B 45 deutlich: ,,Der Seele Grenzen kannst du nicht

entdecken gehen, auch wenn du jeden denkbaren Weg begehst: so unerschopflich

<55

ist, was sie zu erkldren hat.“> Oder in B 1, wo Heraklit sein eigenes Tun als ein

.jedes Einzelne seiner Natur gemiB[es] Zerlegen bzw. Eingrenzen™*® beschreibt.
Beide Aussagen weisen auf die ,,Grenzen® (peirata) des Eingegrenzten hin, d.h.
den Logos als eine Aussage iiber ihr Wesen.”” Auf die Frage, wie eine Aussage
als dauerhaftes Merkmal des Kosmos betrachtet werden kann, antwortet Hussey,
dass das, was Heraklit in Worte fasst, die kosmische Intelligenz in Naturprozesse
ausfiihrt.® Kahn ist dabei radikaler: Seiner Ansicht nach kann der Logos nur die
,Bedeutung™ in einem objektiven Sinn sein: der Logos ist die Struktur, welche
die Worte intendieren, d.h. er ist die Struktur der Welt und nicht die intentionale
Struktur eines Denkens iiber die Welt. Nur solch eine Struktur kann ewig sein. *’
Diese Trennung zwischen objektivem und subjektivem Sinn ist jedoch eine
Ubertragung des cartesianischen Denkens (und evtl. der phanomenologischer
Unterscheidung zwischen Noesis und Noema®) auf die griechische Philosophie.

Der griechische Begriff des Logos umfasst das Argument, das verniinftige

55 Fr. 97 (DK 22 B 45), Diogenes Laertios X7, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 273.
56 Guthrie, 4 History of Greek Philosophy, S. 425.

57 Hussey, “Epistemology and Meaning in Heraclitus”, S. 57.

58 Ebd.

59 Kahn, The Art and Thought of Heraclitus, S. 98. Mark A. Johnstone stimmt mit Kahn iiberein: Ihm zufolge
bezeichnet Heraklit mit dem Begriff ,,Logos™ weder seinen eigenen Diskurs noch ein kosmisches Gesetz, sondern die
geordnete und verstandliche (d. h. nachvollziehbare und begreifbare) Darstellung der Natur der Welt, der wir unser
ganzes Leben lang begegnen. Die Neuheit besteht darin, dass er den Begrifl zur Beschreibung einer Art kosmischen
Selbstoffenbarung nutzt. Vgl. Johnstone, M.A., “On ‘Logos’ in Heraclitus, in: Inwood, B. (ed.). Oxford Studies in
Ancient Philosophie Vol. xlvii, Oxford: Oxford Univ. Press 2014, S. 1-29, hier S. 21.

60 Waihrend sich der Begriff ,.,Noesis“ auf jene Merkmale bezieht, die tatsidchlich (reell) oder immanent in der
Handlung enthalten sind, d. h. jene Momente der Handlung, die es dem Bewusstsein ermdglichen, das Objekt
intentional zu erfassen, bezeichnet ,Noema™ das intentionale Korrelat der Handlung, das Husserl als Sinn
charakterisiert, das beabsichtigte Objekt genau so, wie es beabsichtigt ist, d. h. den Sinn dieser Wahrnehmung oder
vielmehr den Sinn des Wahrgenommenen als wahrgenommen. Vgl. Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und
phdnomenologischen Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einfiihrung in die reine Phinomenologie, Hua 111/1,
Schuhmann, K. (Hrsg.), den Haag: Nijhoff 1976, § 87—§ 96.

+ 96



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

Denken und den rationalen Inhalt dessen, woriiber diskutiert wird. Somit weist er
eine wesentliche Einheit mit der inneren Struktur der Dinge und der verntinftigen
Aussage dariiber auf.®' Nichtsdestotrotz gibt es eine Spannung zwischen Wort und
dessen Inhalt, die sich in der paradoxalen Aussage zeigt, von den Menschen sei
erwartet, dass sie denjenigen Logos verstehen, den sie noch nicht gehort haben.
Daher umfasst der Logos nicht nur die Argumentation und Begriindung bei der
Darstellung des Logos und seines ,,Sinns™ als rationaler Inhalt, sondern auch den
objektiven Inhalt der Darstellung, sodass der Logos den Dingen ,.innewohnt*.”
Unbestreitbar ist es aber, dass sich im Logos ein einheitliches Sein zeigt, in dem
das Wahre und Schein- oder Doxahafte miteinander vermischt und verflochten
ist.”

Der Begriff meint drittens den von diesem Weltlogos wirklich
vernommenen und so gedachten Logos, erfasst im noein. Der Logos ist fiir
alle ein Gemeinsames, und das, was gemeinsam ist, ist die Intelligenz® oder
Einsicht. Kirk wendet ein, dass obwohl die Stoiker den Logos als die universale
Vernunft verstanden haben, an welche die Menschen teilhaben, *® lasse sich
diese Auffassung nicht auf Heraklit zurtickfithren, denn der Logos bedeutet bei
ihm sowohl einen objektiven Zustand der Naturdinge wie dessen menschlichen
Einsicht,®” wie oben erwihnt. Fiir Guthrie bezeichnet der Logos nicht nur das von

. . . 8
Menschen Verstandene, sondern ebenso die aktive menschliche Verstandeskraft.®

61 Vgl. Dilcher, Studies in Heraclitus, S. 44.
62 Kahn, The Art and Thought of Heraclitus, S. 98.
63 Dilcher, Studies in Heraclitus, S. 44.

64  Schadewaldt, W., Die Anfiinge der Philosophie bei den Griechen. Die Vorsokratiker und ihre Voraussetzungen.
Tiibinger Vorlesungen Band 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1978, S. 360.

65 Vgl. Kahn, The Art and Thought of Heraclitus, S. 101. Laut Kahn, Dass ,,gemeinsam“ (xynos) auch das Wort
fiir Verstéindnis oder Intelligenz bedeuten kann, wird durch den Kontrast zwischen dem gemeinsamen Logos und der
privaten phronesis, die Menschen haben oder fiir sich beanspruchen, nahegelegt.

66 Kirk, Heraclitus, S. 63.
67 Schadewaldt, Die Anfiinge der Philosophie bei den Griechen, S. 363.

68 Guthrie, WK.C., 4 History of Greek Philosophy, Vol. 1, The earlier Presocratics and the Pythagoreans,
Cambridge: Cambridge Univ. Press, 1967 [1962], S. 426.

«+ 97 .



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
Es handelt sich aber um keine universale Vernunft, sondern um ein xyndn logos,
das also ,,gemeinschaftlich, allen gemeinsam ist, wie das Fr. B 2 zeigt:

»Daher hat man sich dem Allgemeinen anzuschlieBen — d.h. dem
Gemeinschaftlichen, denn der gemeinschaftliche (xynon) Logos ist allgemein;
ungeachtet der Tatsache aber, dass die Auslegung eine allgemeine ist, leben die
Leute, als ob sie {iber eine private Einsicht (idia phronesis) verfiigten.“®

Ein gemeinsamer Logos bedeutet nach Kahn' auch ein ,,gemeinsames
Ubereinstimmen®, dies zeigt sich bei der Benutzung des Terminus homologein:
,ubereinstimmen®, d.h. ,,sich im Logos treffen, dasselbe sagen®, wie im oben
erwihnten Fragment B 50 ausgedriickt: ,,Wenn man — nicht auf mich, sondern —
auf die Auslegung hort, ist es weise, beizupflichten (homologein), daB3 alles eins
ist“”". Laut Kahn stellt Heraklit hier einen Kontrast zwischen dem gemeinsamen
(xynos) Logos und der privaten phronesis her. Heraklit spricht iiber die Weisheit
der Leser, insofern sie ,iibereinstimmend sprechen‘, was auf Intelligenz (noos)
hindeutet. Wenn sie hingegen gemaB der privanten idia phronesis handeln, folgen
sie ihrem ,,gesunden Menschenverstand* und ihrer ,,Weisheit in praktischen
Entscheidungen®.”

Kommen wir zuriick auf das Fr. B 2. Darin legt xynds das Wort fiir das
Verstehen oder Intelligenz (noos) nahe; ein Wort, das den Kontrast ausdriickt
zwischen den gemeinsamen Logos und der idion phronesis, der individuellen,
privaten menschlichen Einsicht. Der Logos ist das ,,Gemeinsame™ (xynds), das,
was alle Menschen verbindet und vereinigt. Wenn die Menschen ihrer privaten

Einsicht verfolgen, so ist dies eine ,,Selbsttduschung®, weil sie sich von der

Verbundenheit im Logos nicht abwenden kénnen. So besteht ein ,, Widerspruch™

69 Fr. 3 (DK 22 B 2), Sextus Empiricus, Adv. math. VII 133, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 245.
70 Kahn, The Art and Thought of Heraclitus, S. 101.
71 Fr. 41 (DK 22 B 50), Hippolytos, Haer. IX 9,1, in ebd., S. 257.

72 Kahn, The Art and Thought of Heraclitus, S. 101. Laut Kahn, der Begriff phronein, iibersetzt ,,denken, bedeutet
auch Intelligenz (noos), gesunder Menschenverstand, Weisheit bei praktischen Entscheidungen.

+ 08



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

zwischen xynén und idion.” In der Anerkennung dieser Verbundenheit im Logos
besteht die Einsicht, phronesis, des Denkenden. Logos kann aber nicht als etwas
Allgemeingiiltiges in Kontrast zu unseren subjektiven Meinungen, d.h. als
Unterscheidung von Subjektivem und Objektivem verstanden werden, wie Held
hervorhebt. Das Denken Heraklit wird durch ,.die (vortranszendental gefaliten)
Gegebenheitswesen™ bestimmt, so dass es sich dem cartesianischen Gegensatz
von subjektivem Bewusstsein und bewusstseinsunabhidngiger Aulenwelt
entzieht.”* Ebensowenig kann xynén etwas ,.fiir alle Seiende Allgemeingiiltiges™
bezeichnen, wie aus den oben genannten Fragmenten B 114 und B 2 deutlich
hervorgeht. Der Begrift xynon erscheint in beiden Fallen als ,,das Gemeinsamkeit
Stiftende™, insofern es einen Zusammenhang der vielen ,privaten® Ansichten
der Vielen ,.begriindet.” Der Logos als etwas Gemeinsames gewinnt
»epistemologische Relevanz,” d.h. die ,,Kraft einer zusammenbringenden
Erkenntnis“, die Heraklit nous nennt, indem sie sich am xynén stirkt.”

Heraklit gibt der Erkenntnisart der Denkenden den Titel phrénesis,” der
mit ,,Einsicht™ iibersetzt wurde. Die Einsicht besteht gerade in der ,,,Befolgung’
des Gemeinsamen®“” und schlieBt urspriinglich die Bedeutung von sinnlicher
Wahrnehmung und der auf sie bezogenen Reflexion ein, d.h. er meint das
Kommen zu einer richtigen Schlussfolgerung auf der Grundlage der sinnlichen
Wahrnehmung. Werner Jéger tibersetzt das Wort als ,,Wissen, das sich auf
Handlungen bezieht™, so dass diese praktische Weisheit zugleich ,,Sprache und
Handlung® impliziert. Jager zufolge war Heraklit der erste Philosoph, der den

Begriff der phronesis einflihrte und sie auf dem gleichen Niveau wie die sophia

73 Held, Heraklit, Parmenides, S. 134.
74 Ebd., S. 135f.

75 Ebd., S.139.

76 Dilcher, Studies in Heraclitus, S. 45.
77 Held, Heraklit, Parmenides, S. 139.
78 Kirk, Heraclitus, S. 61.

79 Held, Heraklit, Parmenides, S. 134.

+ 99 .



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
stellte, so dass er das Wissen tiber das Sein mit der Einsicht in menschliche
Wertvorstellungen und Verhalten in Verbindung brachte.*

Zusammenfassend ldsst sich festhalten, dass in allen drei Formen:
einai, noein undlegein, derselbe logos vorherrscht.*’ Der Logos ist somit ein
Gemeinsames, insofern als er die Struktur aller Dinge ist und diese ausdriickt.
Somit ist er ein 6ffentlicher Besitz und allen Menschen verfiigbar, weil er in der
Struktur der geteilten Erfahrung zur Gegebenheit kommt. Der Logos ist also ein
Prinzip der Ubereinstimmung zwischen verschiedenen Mchten, zwischen den
Teilnehmern einer politischen Gemeinschaft. Der Logos ist all dies, weil der
Terminus nicht nur sinnvolle Rede bedeutet, sondern ebenso die Tétigkeit der
Intelligenz als solcher, d.h. die Aktivitét des nous oder der phrénesis. Die tiefste
Bedeutung des xynos logos, zeigt sich deutlich im Fr. B 114:

Indem man sich im Begrift (xyn nodi), muss man Kraft schopfen aus dem,
was allen gemeinsam ist (£6i xynoi), wie eine Stadt aus ihrem Gesetz, (toi nomoi)
und noch viel stirker. Denn alle menschlichen Gesetze werden vom Einen,
Gottlichen ernghrt: dessen Kraft ist unbegrenzt, und es reicht fiir alles aus und
setzt sich durch.«*

Durch die Unterscheidung zwischen einer Vielzahl menschlicher némoi
und dem einen géttlichen nomos verstirkt Heraklit die Bedeutung von xynon fiir
das Denken. Der nomos einer Polis, der gottliche némos, ist das hervorragendste
Beispiel, da er allen anderen Wissenschaften menschlicher Gemeinsamkeit
zugrunde liegt.” Das, was allen Menschen gemeinsam ist, ist Rationalitit als
verniiftige Einsicht, die ihrerseits die Einheit der Natur widerspiegelt. Diese
Natur der Dinge wird durch deren MaBe und Proportionen bestimmt. Ratios

offenbaren die zugrundeliegende Harmonie, das verborgene ,,Zusammenpassen™

80 Jdger, W., Paideia. Die Formung des griechischen Menschen, Berlin: de Gruyter 1973 [Bd. 1:1933, Bd. 2: 1944,
Bd. 3: 1947], S. 243. Vgl. Kirk, Heraclitus, S. 62.

81 Schadewaldt, Die Anfinge, S. 358.
82 Fr. 110 (DK 22 B 114), Stobaios 111, S. 129, 16f., in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 227.
83 Held, Heraklit, Parmenides, S. 142f.

+ 100 -



Irene Breuer Die Aktudlitiit Heraklits fiir die Phinomenologie
der Dinge in Worten und Fakten, wie das Fr. B 54 zeigt: ,,Nichtoffenkundige
Harmonie ist stirker als offenkundige.“** So bedeutet der Begriff ,Logos* nicht
einfach ,Sprache‘, sondern eine verniinftige Auseinandersetzung, MaBinehmen
und Wahl. Es handelt sich um Rationalitit bzw. Verntinftigkeit, insofern sie in
der Sprache, im Denken und in den Handlungen zum Ausdruck kommt. Kahn
fasst sie als ,.eine phanomenale Eigenschaft, die sich im intelligenten Verhalten
ausdriickt™.* Es geht jedoch nicht darum, den Logos als das getrennte Vermdogen
der Vernunft zu betrachten. Vielmehr kann er ph@nomenologisch als die Struktur
der Natur betrachtet werden, die sich in der Wahrnehmung von Dingen und
Ereignissen zeigt. Es geht um die Art und Weise, bzw. darum, Wie sich diese
Strukturen dem erfahrenden Menschen zeigen, so dass der Mensch den Sinn
dieser Strukturen einsehen kann. Der Mensch verfehlt diese Aufgabe, weil er
seine private Einsicht, idia phronesis, anstatt das ,,Gemeinsame™, xynds befolgt.
So ist der Logos das, was allem gemeinsam ist, und er ist unmittelbar
verbunden nicht nur mit einer Idee, sondern mit einem Ideal der Rationalitit, der
sich in den Begriffen wie metron, nomos, harmonié, kosmos, diké, phrénimos u.a.

ausdriickt. Dies wird im Folgenden néher erklart.

4. Die Weisheit und das Ideal der Rationalitiit

Long hebt hervor, dass lange vor Heraklit die Griechen unser Verhalten als ein
Normatives (séphronein) verstanden haben, insofern es verniinftig, moderat
oder geordnet ist (kata kosmon oder kata moiran). Heraklits eigener Beitrag
besteht darin, diese Rationalitt als rationalen oder messbaren Prozess sowohl
in der Natur als Einheit der Gegensitze, als auch im Diskurs, in der geistigen

Verfassung und im alltdglichen Verhalten zu artikulieren, so Anthony Long.*

84 Fr. 48 (DK 22 B 54), Hippolytos, Haer, IX 9, 2, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 259.
85 Kahn, The Art and Thought, S. 109, und “A New Look at Heraclitus”, S. 192.

86 Long, A, “Heraclitus on Measure and the Explicit Emergence of Rationality”, in: Frede, D. & Reis, B. (Hrsgg.),
Body and Soul in Ancient Philosophy, Berlin/New York: de Gruyter 2009, S. 87-109, hier S. 88.

<101 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
Schon Kahn®*” bemerkte, dass Heraklit Auffassung der kosmischen Ordnung als
logos oder harmonié, aus einer Verallgemeinerung der pythagoreischen Theorie
der musikalischen Ratios entstanden sein mag.

Um diesen Gedanken nachzugehen, werde ich in einem ersten Schritt
Heraklits Auffassung der Weisheit darlegen, um den Unterschied zwischen
einerseits, menschlicher und gottlicher Weisheit und andererseits, den
verschiedenen Arten des Befolgens dieses Logos, darzustellen. In einem
zweiten Schritt wird der Logos als ein bestimmtes Strukturverhéltnis
verstanden, eine Rationalitit, die sowohl die Natur als auch das menschliche
Verhalten kennzeichnet. Der letzte Schritt besteht darin, die Kluft zwischen
den verschiedenen Formen der Weisheit durch das Ideal der Rationalitét zu
uiberbriicken: Durch Rationalitit wiren die Menschen imstande, eine Einsicht in

die gottliche Weisheit zu erlangen.

4.1. Die Weisheit

Lesen wir Fr. B 108: ,,Von welchen Leuten ich auch Erkldrungen horte, keiner
kommt bis zu der Erkenntnis, dass das Weise oder ,was weise ist® (t0 sophon)
etwas von allem Getrenntes ist.“** Das Ziel der Untersuchung ist also ,,zu
erkennen (ginoskein) was ist weise, von allem getrennt.** Heraklit erklirt nicht,
warum der Weise etwas Anderes ist, aber er identifiziert ihn mit dem Namen Zeus,
wie das Fr. B 32 zeigt: ,,Das eine Weise, das einzig und allein ist, ist nicht bereit
und doch wieder bereit, mit dem Namen des Zeus benannt zu werden®.”® Kirk
zufolge, muss to sophon eine absolute, géttliche und einzige Weisheit bedeuten,
zu der die Menschen sich nur ndhern, die sie aber nicht erreichen kdnnen,”' eine

Auffassung, der hier spéter widersprochen wird.

87 Kahn, The Art and Thought, S. 204.

88 Fr. 43 (DK 22 B 108), Strobaios 111, S. 129,3f., in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 257.

89 Kahn, The Art and Thought, S. 171.

90 Fr. 44 (DK 22 B 32), Clemens von Alexandria, Strom. V 115,1, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 257.
91 Kirk, Heraclitus, S. 394.

<102



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

Sophos ist, in diesem Zusammenhang, die Regierung des Alls zu verstehen.
Im Zusammenhang mit dem Weltbild Heraklits hebt Gigon hervor, dass das
Wesen der Welt zunéchst ein ,,geistiges, eine ewige Wahrheit ist, nicht eine ewige
Substanz®. Dem logischen und rationalen Weltprinzip, dem Logos, entspricht
derjenige, der es versteht, das ist der Sophos, in erster Instanz ein Weltherr."
Diese Interpretation aber, wie spdtere Autoren hervorheben, wurde von dem
stoischen Begriff des Logos beeinflusst.” Nach Axel Long besagt das Fr. B
108 keine Weisheit, die unerreichbar fiir den Menschen wire, sondern eine, die
eine Ausnahme von der Regel der Einheit des Entgegengesetzten darstellt. Das
Fragment wiirde suggerieren, dass die einzige epistemische Eigenschaft Gottes
die Weisheit ist.”* Meinem Verstindnis nach ist die Weisheit ein Zustand, den die
Menschen durch Einsicht in die Rationalitdt des Weltlogos, die mit ihrer eigenen
rationalen Seele zusammenfillt, erreichen konnen. Weisheit ist daher nicht
eine Ausnahme vom Gesetz, sondern ein Zustand, der dem Kosmos und dem
Menschen gemeinsam ist. Wie oben erldutert, ist der Logos nicht etwas aulerhalb
des Menschen oder etwas unerreichbar Gottliches, sondern etwas Gemeinsames,
xynos, das wesentlich zur Vernunft des Menschen in Beziehung steht.

In Bezug auf die menschliche Weisheit betont Heraklit im Fr. B 79, dass
,»mit einem Gott verglichen, darf der Erwachsene unmiindig heillen, wie das

Kind verglichen mit dem Erwachsenen.*”

Heraklit scheint also eine gottliche,
wahre oder absolute Weisheit von einer menschlichen Einsicht stark getrennt zu
haben. Im schon zitierten Fr. B 41 (,,Es gibt nur eine Weisheit (hen to sophon):
ein vertrautes Verhéltnis zu der Einsicht, nach der tiberall alles gelenkt wird“®),

behauptet er im Gegensatz, dass die Weisheit in einer einzigen Einsicht besteht,

92 Gigon, O., Untersuchungen zu Heraklit, Leipzig: Dieterische Verlagsbuchhandlung 1935, S. 138f.
93 Dilcher, Studies in Heraclitus, S. 31.

94 Long, A., “Wisdom in Heraclitus”, in: Sedley, D. (Hrsg.), Oxford Studies in Ancient Philosophy, Vol. XXXIII
2010, S. 1-17, hier S. 6.

95 Fr. 59 (DK 22 B 79), Kelsos ap. Orig., C. Cels. VI 12, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 261.
96 Fr. 42 (DK 22 B 41), Diogenes Laertius IX 1, in ebd., S. 257.

+ 103 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

die anscheinend den Menschen zugénglich ist: zu wissen oder beherrschen
(epistasthai) den Plan (gndme), nach dem alles gelenkt wird. Held weist in
diesem Zusammenhang auf eine korrupte Uberlieferung hin: Wird gnéme als
die Erkenntnis verstanden, die alles hindurch steuert, d.h. als ihr dulleres Objekt
wie in der obigen Uberlieferung, so wird sie als Weltprinzip im stoischen Sinne
aufgefasst. Im Gegenteil, wenn gndme als ein ,,inneres Objekt™ begriffen wird,
so besagt dieser Begriff ungefihr so viel wie ..die Erkenntnis erkennen.“” Diese
Ambiguitdt oder Vieldeutigkeit ist nicht reduzierbar: Weisheit in ihrem vollen
Sinn ist nur dem gottlichen Herrscher des Kosmos zuginglich, da er der Einzige
ist, der den ,.strukturellen Plan“,”® nach dem der Kosmos gelenkt wird, kennt.
Fiir der Mensch ist diese Weisheit ein ideales Ziel, das er sich durch homologein
anndhern kann, indem das eigene Denken, Reden und Handlungen in Harmonie
oder Ubereinstimmung mit dem universalen Werdegang der Naturdinge setzt.”

Dieses Wissen ist, auf den ersten Blick, dem Menschen transzendent. Aber
die einfithrenden Worte hen to sophon im Fr. B 41 betonen den einheitlichen
Charakter der Weisheit, in Kontrast mit polymathia, ,,das Lernen von vielen
Sachen®, die Heraklit bei seinen Vorgédngern in Fr. B 40 kritisierte: ,,(aber)
viel Gelehrsamkeit lehrt noch nicht, sich einen Begriff zu machen; sonst
wiirde sie es Hesiod gelehrt haben und Pythagoras, wie auch Xenophanes
und Hekataios“.'” Diese einzige Weisheit besteht in der Erkenntnis oder dem
Beherrschen einer Handlung, die den Sinn von epistasthai ausmacht: Die
Weisheit ist hier ein Beherrschen einer gnome, eine Form von Erkenntnis und

ein Plan fir die Handlung. Der Begriff ,,Gnome  erscheint im Fr. B 78, worin

gesagt wird, ,,menschliches Verhalten verfiigt nicht tiber Einsichten, wohl aber

97 Held, Heraklit, Parmenides, S. 445.

98 Kirk/Raven/Schofield, Die vorsokratischen Philosophen, S. 205.

99 Kahn, The Art and Thought, S. 268.

100 Fr. 16 (DK 22 B 40), Diogenes Laertios IX 1, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 249.

- 104 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

<101

gottliches™ ™, wihrend der kosmische gndme dem universalen Logos entspricht
(Fr. B 50), sodass die Ordnung des Kosmos, hier verbunden mit dem Verb
ginoskein, als die Arbeit der Erkenntnis und Absicht verstanden wird, ein Akt,
wodurch alles gelenkt wird. Derjenige, der lenkt (kyberman panta), ist Zeus,
der als ,der eine Weise, das einzig und allein ist'* (Fr. B 32), als der ,,Blitz",
der ,.alles steuert'” (Fr. B 64), oder auch als ,,himmlischer Zeus™ (Fr. B 120'*)
genannt wird.'” Wie Bruno Snell erklrt, bei den ionischen Philosophen erhlt
gnome die Bedeutung von verniinftiger Einsicht, dabei wird der Begriff als
Wille aufgefasst, der intellektuell beherrscht ist. Gnome erhilt bei Heraklit
in den Fr. B 41 und B 78 die Bedeutung eines ,,hochsten Wissensbegriffes™
und steht sogar synonymisch fiir nous. Bei ihm trifft man zum ersten Mal
auf das Wort gnoesis, das bei ihm das Erkennen oder die Erkenntnis der
Anschauungswelt als Ziel der Naturphilosophie meint, obwohl Heraklit {iber

106,

sie spottet " : ,,Hinsichtlich der Erkenntnis (gndesin) der offenkundigen Dinge
werden die Menschen irregefiihrt fhnlich wie Homer [...]*."”” Wie Kahn jedoch
bemerkt, fiir Heraklit ,,ist alles eins“ (Fr. B 50), und diese Einheit betrifft
Sterbliche und Unsterbliche, so dass die Einheit der Weisheit in der Einsicht des
Plans oder Konzepts besteht, wonach alles gelenkt wird, eine Fiihrung, die eine
Funktion der kosmischen und menschlichen Intelligenz ist.

Heraklit verbindet die menschliche Seele mit der Wiarme des Feuers, in
Analogie mit der Intelligenz, und mit dem Licht, in Analogie mit Wahrheit und

Wissen. So sagt er im Fr. B 118: ,,Ein Lichtstrahl ist die trockene Seele, die

101 Fr. 101 (DK 22 B 78) , Kelsos op. Orig., C. Cels. VI 12, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 275.

102 Fr. 44 (DK 22 B 32), Clemens von Alexandria, Strom. V 115,1, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 257.
103 Fr. 74 (DK 22 B 64), Hippolytos. Haer. IX 10.7, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 265.

104 Fr. 84 (DK 22 B 120), Strabon I 2,6, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 269.

105 Vgl.. Kahn, The Art and Thought, S. 171f.

106 Snell, B., Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europdischen Denkens bei den Griechen,
Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 1975 (4. Aufl.), S. 35-38.

107 Fr. 12 (DK 22 B 56), Hippolytos, Haer. IX9,6, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 249.

<105 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

¢ 108

weiseste und Beste.“ ™ Der Glanz des sonnigen Himmels reprasentiert in der

Tradition das Leben, es ist also eine Neuerung von Heraklit, den physikalischen

109

Zustand mit dem feinsten Zustand der Seele zu identifizieren. ~ Da aullerdem

der Kosmos von einer gnéme oder einem Plan beherrscht wird, ist anzunehmen,
dass die Prinzipien von Leben und Intelligenz beiden Bereichen, dem Kosmos
und dem Menschen, zugeschrieben werden kénnen, Gregory Vlastos zufolge. '
So sagt mit Recht Kirk, dass Heraklit mit dem Wort Seele, eigentlich das Wort
,Feuer‘ meint.""" In dieser Auffassung sind also beide, oberste Weisheit und
menschliche Einsicht, dank eines sie {ibergreifenden Plans, gnome, im Begriff
sophos vereint, der verschiedene Bedeutungen aufweist, u. zw. technische
Kompetenz, praktische Weisheit, theoretische Erkenntnis und gottliche
Allwissenheit."” Wie Snell erklért, der Begriff erhilt bei Pindar und Heraklit
ethische Ziige, wenn er mit dem Begriff der areté verbunden wird, ' wie es im Fr.
B 112 der Fall ist: ,,Verstdndigsein (sophronein) ist die wichtigste Tugend; und

die Weisheit besteht darin, das Wahre zu sagen und zu tun in Ubereinstimmung

108 Fr. 88 (DK 22 B118), Strobaios III, S. 267, 10, in Mansfield, Die Vorsokratiker; S. 271. Vgl. Kahn, The Art and
Thought, S. 245f. Kahn erklért: So wie Feuchtigkeit die Seele sie schwicht und dazu fiihrt, dass sie im Wasser stirbt,
Trockenheit kriftigt die Seele, so dass sie als Licht (nicht Feuer) bereinigt wird (ebd., S. 247).

109 Ebd., S.247.
110 Vlastos, On Heraclitus, S. 426.
111 Kirk, Heraclitus, S. 341.

112 Kahn, “A New Look on Heraclitus”, S. 200. Malcolm Schofield vertritt eine radikalere Ansicht und verwirft
die Analogie: Der Logos, der fiir alle anderen Dinge gilt, gilt auch fiir die Seele, die eine physische Substanz ist.
Genauso wie der Kosmos, unterliegt sie standigen psychologischen und physischen Transformationsprozessen. Vgl.
Schofield, M., ,,Heraclitus* theory of soul and its antecedents™, in; Everson St. (ed.), Companions to ancient thought 2,
Psychology, Cambridge: Cambridge Univ. Press, S. 13-34, hier S. 33. Schofield stimmt der Interpretation von Gabor
Betegh zu. Fiir Betegh ist psyché fiir Heraklit Ausatmung, also sowohl Luft als auch Feuer. Die Tatsache, dass pysché
die gesamte Bandbreite physikalischer Eigenschaften entlang der Trocken-Nass-Achse manifestieren kann, garantiert,
dass Seelen auch unterschiedliche intellektuelle und ethische Eigenschaften aufweisen konnen. Betegh nimmt unter
anderem Bezug auf das Fr. B 36: Fiir Seelen bedeutetr es Tod, daB Wasser entsteht; fiir Wasser Tod, daB Erde entsteht;
aus Erde ensteht Wasser, aus Wasser Seele.” Fr. 87 (DK 22 B 36), Clemens von Alexandria, Strom. VI 17,2, in
Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 271. Vgl. Betegh, G., ,.On the Physical Aspect of Heraclitus® Psychology, Phronesis 52
(2007): 3-32.

113 Snell, B., ,,Die Ausdriicke fur den Begriff des Wissens in der vorplatonischen Philosophie™, in Philologische
Untersuchungen 29, Berlin 1924, S. 13.

© 106 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

mit der Natur, im Hinhorchen.“""* In Verbindung mit den Fr. B 41 und Fr. B 32
erhilt epistesthai die Bedeutung .,sich auf etwas verstehen” und bezeichnet
somit ein Konnen sowie ein Kennen.'"> Obwohl géttliche und menschliche
Weisheit sich auf die Ordnung des Ganzen beziehen, die einerseits das Feuer und
andererseits die Seele bewerkstelligen, fallen sie nicht zusammen: Der Mensch
in seiner Endlichkeit soll dem Logos zuhdren, Einsicht gewinnen, und dabei kein
gottliches Wissen, sondern eine umsichtige Lebensfiihrung anstreben (vgl. Fr.
B 78) — er kann hochstens die gottliche Weisheit nachahmen (vgl. Fr. 83: ,,Der
weiseste Mensch schneidet, mit dem Gott verglichen, wie ein Affe ab, in Weisheit,

in Schénheit und in allen anderen Dingen™'"®

). Was sie vereint, ist der Logos, der
kein gottliches Wissen, sondern die verntinftige Denkaktivitidt meint, so dass er

jetzt als eine ,,spezifische menschliche Form von Intelligenz*'"” auftritt.

4.b. Die Rationalitéit

Was diesen Begriffen (gnome, sophos, epistesthai) zugrunde liegt, ist die
Ubereinstimmung mit dem Logos bzw. ihre Ubereinstimmung mit der rationalen
Einheit der Dinge, wie das Fr. B 112 besagt. Dieses Fragment erinnert uns an die
Ausfithrungen von B 1, wo Heraklit sich uns als Verkiinder der Natur des Logos
vorstellt, derjenige der weil3, wie alles ist. Hier, in B 112, Long zufolge, besitzt
der Begrift aléthea die Bedeutung von Ausgewogenheit, Geradheit und richtige
Proportion, die spéter von Platon in der Paarung von ,,ausgewogen™ (metrios) mit
sophrén, kalos, aristos, u.a. wieder aufgenommen wurde. '"*

Die Beziehungen zwischen MaB und Proportionalitit, Berechnung,
Ausgewogenheit, Intelligenz und sophrosyne werden an seiner Konzeption des

Kosmos ersichtlich. So lesen wir im zuvor zitierten Fr. B 30:

114 Fr. 109 (DK 22 B 112), Stobaios III, S. 129, 13f., in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 277.
115 Snell, ,.Die Ausdriicke fur den Begriff des Wissens®, S. 13.

116 Fr. 60 (DK 22 B 83), Platon. Hipp. mai. 289b, in Mansfield, Die Vorsokratiker. S.261.
117 Dilcher, Studies in Heraclitus. S. 149.

118 Long, “Heraclitus on Measure”, S. 96.

<107 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

,,Die gegebene schone Ordnung (Kosmos) aller Dinge, dieselbe in allem, ist
weder von einem der Goétter noch von einem der Menschen geschaffen worden,
sondern sie war immer, ist und wird sein: Feuer, ewig lebendig, nach Maflen
entflammend und nach (denselben) MaBen erléschend.”'"”

Heraklit teilt mit den Milesiern die Ansicht, dass die weltliche Ordnung, d.h.
die Entgegensetzung und Verwandlung von elementaren Kréften, nach Mal3 und
Proportionen geregelt ist. Aber sie wird nicht von ,,aullen” geregelt, sondern von
einem dieser Elemente, dem Feuer, das so vergottlicht wird. Fiir Kahn erhélt das
Feuer eine symbolische Funktion, insofern es das Leben im Sterben, [dentitét
im Wechsel, ein Verharrendes in der Verginglichkeit reprisentiert.'” Diese
Zustédnde werden nach Mal und Proportionen reguliert.

Die Herausstellung dieser analogia proportionalis, bzw. dieses

121

,Denkschema des geometrischen Mittels™ = ist Hermann Friankel zu verdanken.

Er geht von Fr. B 79 aus: ,,Mit einem Gott verglichen darf der Erwachsene
unmiindig heiBen, wie das Kind verglichen mit dem Erwachsenen®.'”
Friankel stellt dieses Denkschema, das Heraklit oft anwendet, in der Form
eines Verhiltnisses zwischen zwei mathematischen Grof3en auf, um etwas
Unbekanntes zu erschlieBen. Bekannt ist das Verhiltnis zwischen Knabe und
Mann, das Unbekannte ist dasjenige zwischen Mann und Gott, was Friankel
mit Formeln wie ,,Gott : Mann = Mann : Knabe, oder aucha : b= b : ¢)*

123

umschreibt. = Der Bau dieses Satzes ist ,,chiastisch*: Heraklit wendet diese

Stilform an, um Beziehungen zwischen Satzgliedern herzustellen, die sich

entweder bis hin zur Identitdt entsprechen oder einander bis hin zum Paradox

119 Fr. 62 (DK 22 B 30), Clemens von Alexandria, Stromateis V 104,2, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 263.
120 Kahn, The Art and Thought, S. 195f.

121 Frinkel, H, , Eine heraklitische Denkform®, in F. Tietze (Hrsg.) Hermann Fréinkel, Wege und Formen
friihgriechischen Denkens, Miinchen: Beck 1955, S. 253-283, hier S. 265.

122 Fr. 59 (DK 22 B 79), Kelsos ap. Orig., C. Cels. VI 12, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S.261.
123 Frinkel, ,Eine heraklitische Denkform®, S. 258.

+ 108 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

. 124
widersprechen.

Heraklit stellt somit kontrastierende Satzglieder auf, um den
Kontrast von Vollkommenheit und Unvollkommenheit zu verdeutlichen: So
ist der Mann, ,.die mittlere Proportionale®, weise im Vergleich zum Kind und
unmiindig im Vergleich mit Gott. Aus Gottes Blick jedoch kann der Unterschied
zwischen Mann und Kind vernachléssigt werden. Somit dient das Glied ¢ (das
Kind) als Pradikat, indem es die Eigenschaft angibt — Unmiindigkeit und Weisheit
— den Menschen und dem Géttlichen entsprechend zukommt.'” Was auf den
ersten Blick wie gegensitzliche Zustdnde aussieht, ist durch die Verwendung von

126

MafBen und Proportionen in Wirklichkeit philosophisch versshnt. = Der Logos ist
das Gemeinsame als das Mafigebende, das ,,Rationale” oder priziser, die ,,ratio™,
an dem/der Menschen und Kosmos, teilhaben.

In diesem Sinne rekurriert Heraklit meistens zum Begriff metron, um die
verschiedenen Sinne von Maf zu verdeutlichen. Heraklit benutzt diesen Begriff,
so Long,"” um Folgendes zu bezeichnen:

1) die kontinuierlichen, ausgewogenen Wechselzustinde des Kosmos (Fr. B
30)—damit meint er eine gewisse Quantitit, Proportion oder Ratio;

2) die gottliche Steuerung der Welt (Fr. B 41) — damit ist eine Regel oder
Standard als nomos gemeint;

3) MiBigung im Sinne der séphrosyné, z.B. im Fr. B 43 (,,Hybris [Ubermut]

. . . 128
soll man noch viel mehr 16schen als ein Grofifeuer

), wo er fiir die Kontrolle
oder ,,LLoschen™ der Hybris pladiert;

4) Normen fiir das menschliche Verhalten, d.h. eine gerichtliche
Entscheidung als diké, ein Begriff, der Anaximander fiir die kosmische

Gerechtigkeit angewandt hatte und Heraklit als ein konkretes Prinzip fiir die

124 TJingel, Bernhard, Zum Ursprung der Analogie bei Parmenides und Heraklit, Berlin: de Gruyter 1964, S. 32.
125 Frinkel, , Eine heraklitische Denkform*, S. 258f.

126 Ebd., S. 258f.

127 Long, “Heraclitus on Measure”, S. 100.

128 Fr. 100 (DK 22 B 43), Diogenes Laertios IX 2, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 275.

+ 109 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
menschlichen Handlungen umdeutet. Wir lesen zum Beispiel im Fr. B 28: ,,Diké
[die Gottin des Rechts] wird aber ganz gewiss die Zimmerer [Erzeuger] und
Zeugen der Liigen strafen™. '

Das Neue bestand aber nicht darin, das MaB als ein Kriterium fiir ein
richtiges Verhalten zu verwenden, vielmehr bestand es darin, dass er diesen
Begrift fiir das Verstehen von Struktur, Ausgewogenheit und gute Ordnung
anwandte. Somit fligt er ein Rationales, ein MaB, in Sprache und Denken ein,
insofern diese sich im Interesse der Wahrheit entfalten, wie Long hervorhebt.
Der Inbegriff dieses MaB3es ist der Logos, der fiir alle Ereignisse Rechnung trégt
und der in der Struktur der Natur waltet. Wichtig ist hier hervorzuheben, dass
Gott, Feuer, der Logos, Krieg, Diké, ,,der einzig Weise* dquivalente Termini
sind, wie Kahn hervorhebt. Jeder ist eigentlich ein ,,Zeichen®, das auf einem
Aspekt eines Seins beleuchtet, fiir das keine einzige addquate Definition gibt.
Das Zusammenfiigen dieser Strukturen verbirgt sich dem Menschen, so dass nur
Paradoxen und Wortspiele es gerecht werden konnen. '*°

Mit dieser Einsicht in Mal3, Proportion und Ausgewogenheit als der
Schliissel, um die Welt zu verstehen, vertritt Heraklit die Idee einer Rationalitit,
die folgende Attribute besitzt: Unpersonlichkeit, gesetzmadBige Autoritit,
Kohirenz, Allgemeinheit, Intelligibilitit und Zurechnungsfihigkeit,”' so dass
das menschliche Leben sich auf dieses Ideal der Rationalitit richten muss, wenn
die Seele sich eine Einsicht in den Logos versprechen mochte. Die Fragmente
B 113 — ,Einsicht zu haben ist etwas Allgemeines“132 —und B 116 —,,Es ist
133

allen Menschen gegeben, sich selbst zu erkennen und verniinftig zu sein

bestdtigen diese Auffassung. Denn die Seele hat ,,einen Logos, der sich selbst

129 Fr. 20 (DK 22 B 28), Clemens von Alexandria, Strom. V 9,3, in ebd., S. 251.

130 Kahn, The Art and Thought, S. 202.

131 Long, “Heraclitus on Measure”, S. 101.

132 Fr. 32 (DK 22 B 113), Stobaios III, S. 129, 16, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 255.
133 Fr. 33 (DK 22 B 116), Stobaios I11, S. 257,3f,, iv., S. 255.

+ 110 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

vermehrt, so das Fr. B 115, das Kahn und Held fiir echt halten und das Diels und
Kranzals ,,Der Seele ist der Sinn (Logos) eigen, der sich selbst mehrt* tibersetzen.
In diesem Fr. B 115 legt Heraklit den Akzent darauf, dass die Abstandsnahme
vom Bereich der Ansichten der Vielen sich dadurch vollzieht, dass die Erfassung
des verborgenen Logos in der Tiefe der eigenen Seele zu suchen ist, wie das schon
zitierte Fr. B 45 besagt: ,,Der Seele Grenzen kannst du nicht entdecken gehn, auch
wenn du jeden denkbaren Weg begehst: so unerschopflich ist, was sie zu erkldren

134 . . . .
“" Dadurch erweitern sich nicht nur die Grenzen der Seele, sondern

(logon) hat.
weitet sich die Erfassung des Logos aus.

Je mehr die Seele sich erweitert, um so besser kann sie in den Logos
einsehen. Solch ein so tiefes und grenzenloses Logos, wie Kahn bemerkt, kann

"% In Ubereinstimmung mit

schwer von dem universalen Logos verschieden sein.
der Unergriindlichkeit der Seele genligt es, die Aufmerksamkeit auf sich selbst zu
richten, um somit die Grenzen der eigenen Seele zu erweitern. Diese Erweiterung
der Seele wird aber nicht durch duBlere Erfahrung, sondern durch innere
Erfahrung méglich, durch Introspektion. So sagt Heraklit im Fr. B 101: ,,Ich beriet
mich bei mir selbst*, oder in der Ubersetzung Bruno Snells ,.ich habe mich selbst
erforscht."”° Das hier benutzte Verb, didonai, hat, W.K.C. Guthrie zufolge, zwei
Hauptbedeutungen: Erstens, Etwas oder Jemanden zu suchen; zweitens, fragen,
nach Jemandem fragen, oder etwas erfahren, d.h. als Ausdruck fiir die Auslegung
eines Orakelspruches "’ (vgl. Fr. B 93: ,,Der Fiirst, denn das Orakel von Delphi

w138

gehort, erkldrt nicht, verbirgt nicht, sondern deutet an™ ). Im Zusammenhang

mit dem Fr. B 101 stellt sich heraus, dass Heraklit sich selbst befragt, um den

Logos einzusehen —eine Erkenntnis der einzigen Wahrheit, die durch einsichtiges

134 Fr. 97 (DK 22 B 45), Diogenes Laertios IX7. in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 273.

135 Kahn, The Art and Thought, S. 300.

136 Snell, Die Entdeckung des Geistes, S. 133.

137 Guthrie, A History of Greek Philosophy, S. 418f.

138 Fr. 26 (DK 22 B 93), Plutarch, De Pyth. or. 404D/E, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 253.

< 111 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

Denken erfasst werden kann. Die Selbsterforschung geschieht also in Form einer
Selbstbefragung, um den Logos in der eigenen Seele zu entritseln. Dabei muss er
es mit sich selbst &hnlich wie bei der Befragung eines Orakelspruches ergangen
sein: Er muss dessen Sinn erstmals entrétseln. Diese Rétselhaftigkeit erzwingt die
Notwendigkeit, die Grenzen der Seele zu erweitern, d. h. sich von der sinnlichen
Erfahrung (aisthesis) abzuwenden und sich dem eigenen Denken zuzuwenden,
um Einsicht in den unerschopflichen Logos zu erlangen.

Einsicht im gottlichen Logos fordert daher ein ,,intensives™ Wissen statt
ein ,,extensives Wissen“,"”? d.h. sie fordert eine Selbsterfahrung von einer
entsprechenden Intensitét, die als eine Kraft ihn auf der Suche nach Wissen
in seiner eigenen Seele dringt — ein Wissen (eidenai), das zu idein ,sehen*
gehort und eigentlich ,gesehen haben® heif3t, und durch das geistige nous
gegeben ist: Hier treffen Intensives und Extensives aufeinander: Wer viel
gesehen hat, besitzt ,.intensive Kenntnis“.'** Dieses Wissen ist nicht von einer
auBenstehenden Autoritdt zu vermitteln, sondern ist nur im eigenen Selbst zu

141

finden. ™ Den Zugang zum Logos und seinen Tiefen, die uns ebenso wie dem

Kosmos zugrunde liegen, gewinnen wir durch ,,den Schacht einer erleuchtenden

Selbstbeobachtung®,'** die eine ,.cigene Steigerungstihigkeit des Geistigen*'"

ermo6glicht. Fiir Guthrie beabsichtigt diese Selbstbefragung das eigene
,wirkliche Selbst“ zu entdecken, '** eine Deutung, die eigentlich eine neuzeitliche
Auffassung einer Innenschau voraussetzt; unbestreitbar ist es aber, dass diese

Selbstbefragung einer Reflexion auf das eigene Denken gleichkommt.

139 Snell, Die Entdeckung des Geistes, S. 132.
140  Snell, ,.Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens™, S. 27.

141 Vgl. Van Ackeren, M., Heraklit. Vielfalt und Einheit seiner Philosophie, Bern: Lang 2006, S. 67; Thurner, M.
Der Ursprung des Denkens bei Heraklit, Stuttgart: Kohlhammer 2001, 2. 191f.

142 Frinkel, ,.Eine heraklitische Denkform®, S. 248 I'n.2.
143 Snell, ,,Die Ausdricke fiir den Begriff des Wissens®, S. 28.
144 Guthrie, A History, S.419.

<112 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

5. Phéinomenologische Betrachtung

Die Suche des Sinnes eines Orakelspruches in der Form einer Selbsterforschung
entspricht phanomenologisch der Besinnung auf das eigene Selbst:
Selbstbesinnung ist hier gefordert, eine Reflexion auf die eigenen
Bewusstseinsinhalte. ,Besinnung® besagt den ,,Versuch der wirklichen

1333

Herstellung des Sinnes ,selbst*”, d.h. den Versuch, ,,den ,intendierten Sinn°

[...] in den [mit Evidenz] erfiillten Sinn™ iiberzufiihren. Besinnung heif3t nichts

1 145

anderes als ,,urspriingliche Sinnesauslegung™, so Husserl.'* AuBere Erfahrung
bleibt wertlos, wenn sie nicht von einer Besinnung auf die Natur der Psyche
und auf ihre lebendige, innere Erfahrung als Selbsterfahrung begleitet wird.
Hierin liegt der Schliissel fiir die menschliche Einsicht in den Logos: In der
Besinnung auf ihr eigenes Selbst kann die Psyche sich den Logos erschlieen,
da der Logos der Seele so tief ist, dass er mit dem Logos der Weltstrukturen
tibereinstimmt. Kahn geht in diesen Uberlegungen einen Schritt weiter und
deutet sie im phdnomenologischen Sinne: Seiner Auffassung nach, wenn
Weisheit die Verbindung zwischen erkennendem Subjekt und physikalischem
Objekt bedeutet, dann kann daraus gefolgt werden, dass die durch Feuer und
Krieg symbolisierte kosmische Ordnung ihrer eigenen Struktur bewusst
ist, ein Bewusstsein, das mit der menschlichen Einsicht in den Logos oder

' Diese letzte, die menschliche Einsicht, kann

Selbstbesinnung vergleichbar ist.
aber nicht erlangt werden, wenn die Seele ihre eigene, private Einsicht, idia
phronesis, befolgt.

Wie Heidegger jedoch mit Recht hervorhebt, diese Uberlegungen stammen
aus dem modernen Verhiltnis des Menschen zu sich selbst, der ,,als Subjekt sein

cigenes Wesen im SelbstbewuBtsein hat.“'*” Die Suche miindet weder in eine

145 Husserl, E., Formale und transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der logischen Vernunft, Hua XVII,
Jannsen, P. (Hrsg.), den Haag: Nijhoff 1974, S. 13.

146  Kahn, The Art and Thought, S. 202.
147 Heidegger, GA 55, S. 312..

- 113 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

< 148

erhabene Subjektivitit oder Ichheit” ™ als ,,dem Einzelnen und Besonderen und

Abgesonderten™,'*’ noch in das Herausstellen des Sinnes, denn diese Bedeutung
entsteht erst aufgrund der Metaphysik Platons durch Aristoteles.'”” Die
,vortranszendentale Reflexion* auf die Gegebenheitsweisen des Seienden deutet
das Seiende ,,rein als Weisen der Bekundung, der Offenbarkeit des Seienden™:
die Gegenstinde in ihren reinen Bestimmtheiten sind das Seiende selbst, ,,das
Erscheinende schlechthin."*" Gemeint ist, Heidegger zufolge, die Suche des
Menschen nach dem ,,Ort seines Wesens®, d.h. ,,wohin der Mensch als Mensch
gehore; welches der Ort des Menschen sei innerhalb des Seienden; von woher die

52 .
«“'2 Das Ganze dieser Orte

Ortschaft des Ortes des Menschen bestimmt werde.
und die Anordnung der Elemente nennt Heraklit kdsmos:

,,Die gegebene schone Ordnung [Kosmos] aller Dinge, dieselbe in allem, ist
weder von einen der Gétter noch von einem der Menschen geschaffen worden,
sondern war immer, ist und wird sein: Feuer, ewig lebendig, nach MaBlen
entflammend und nach [denselben] MaBen erléschend*. '™

Der Kosmos ist fiir die Einsicht ewig, er ist als ,,das Eine in der Vielfalt™
der einzelnen Erfahrungen, als ,,das Se/be in deren Verschiedenartigkeit und
als ,,das Bleibende in deren Wechsel™ aufgefasst. Kosmos ist ,,der Spiclraum
der Ubereinkunft von Sehen und Sichtbarkeit” selbst, d.h. der Raum, wo das
,Vernehmen™ und das ,,Sich-Zeigen™ in einer Einheit erschlossen werden. BYEr
verkorpert das Metron oder das MaB, welches versichert, dass Verdnderungen

155

nicht zu einer ,,chaotischen Vielfalt™ fithren. > Der Kosmos wird als ,,aei, immer,

148 De Gennaro, 1., Logos — Heidegger liest Heraklit, Berlin: Duncker & Humblot 2001, S. 294.

149  Heidegger, GA 55, S. 313.

150 Ebd.. S. 314.

151 Held, Heraklit, Parmenides, S. 79f.

152 Heidegger, GA 55, S. 313.

153 Fr. 62 (DK 22 B 30), Clemens von Alexandria, Strom. V 104,2, in Mansfield, Die Vorsokratiker, S. 263.
154 Held, Heraklit, Parmenides, S. 397f.

155 Kirk/Raven/Schoefield, Die vorsokratischen Philosophen, S. 222.

114 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

lebendig™ bezeichnet, so dass er den Charakter einer ,.einzig-einen bleibenden

156

Gegenwart™ hat. ”° Nur die Wachendenden, die Einsichtigen, haben diesen

gemeinsamen kosmos, wahrend die Schlafenden sich jeder seiner privaten Welt

(idios késmos) zuwendet: ,,Die Wachenden haben eine einzige und gemeinsame

Welt, doch im Schlummer wendet sich jeder von diese ab in seine eigene.* "’

Heidegger hat deutlich gesehen, dass dieser heraklitische kdsmos

das ,,Wie des Ganzen* bezeichnet, das ,,selbst relativ auf das menschliche

Dasein"** ist. Der Kosmosbegriff bezeichnet, wie Heidegger es festgestellt hat,

eine daseinsrelative Welt: Fiir jeden einzelnen Erfahrenden, den Schlafenden,
ist die Welt eine andere und ,,auf das jeweilige Dasein vereinzelte™, wihrend

fir den Wachen ,,zeigt sich das Seiende in einem durchgéngig einstimmigen,

« 159

durchschnittlich jedermann zugénglichen Wie.” ™ Dieser Unterschied spiegelt

die unterschiedlichen Auffassungen von ,,Einsicht™, bei der der Kosmos als
immerwihrend betrachtet wird, und ,,Ansicht®, bei der der Kosmos als von

Gott oder den Menschen geschaffen und von begrenzter Dauer angesehen wird,

160

wider. " Nur die Einsichtigen befolgen das ,,.Gemeinsame (xynon)* (Fr. B 2); in

der Anerkennung dieses Logos besteht die Einsicht, paronesis, des Denkenden.
Mit phronesis bezeichnen die Griechen ldangst vor Aristoteles, das Vermdgen, das
MaB zu erkennen und einzuhalten, dieses maBgeregelte Verhiltnis ist eine der
Bedeutungen von Logos.

Heidegger versteht den Logos als ,,Sammlung®, sogar als ,,urspriingliche

161

Gesammeltheit. Dieses Verstdndnis entspringt einer etymologischen

Betrachtung vom Terminus ,, legein®, ,,das vorliegen laBt, was schon beisammen-

156 Held, Heraklit, Parmenides, S. 399.
157 Fr. DK 22 B 89, Plut. De superst. 3, S.166¢, in DK, Die Fragmente der Vorsokratiker, S. 171.

158 Heidegger, Yom Wesen des Grundes, Frankfurt a.M.: Klostermann 1955, 3. Aufl., S. 39; vgl. Held, Heraklit,
Parmenides, S. 343.

159 Heidegger, Vom Wesen des Grundes, S. 39.
160 Held, Heraklit, Parmenides, S. 397.
161 Heidegger, GA 55, S. 268.

- 115



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

. <162
vor-liegt. '

Der Logos ist als ,,lesende Lege* charakterisiert, was liegen ldsst,
was schon ,,als Gesamt®, d.h. als Versammlung bereits vorliegt.'” Das mit /égein
bezeichnete Sammeln wird als ein Aufzéhlen von Zusammengehorigen und
das zugehorige Substantiv /ogos las ein ,,sich darlegender Verhéltnisvollzug™
verstanden, so dass der Begriff ,Logos‘ Bedeutungen wie ,,Verhiltnis,
Proportion, Mal}, Gesetz™ annimmt. Heraklits Verhéltnisdenken, ist fiir Held
der erste Versuch einer ,,philosophischen logon didonai*: Dieser Begriff besitzt
die Doppelbedeutung von ,,Verhéltnisvollzug™ und ,,Rechenschaftsablegung™ —
er bedeutet einerseits, den Zusammenhang darzulegen, tiber den Rechenschaft
abgelegt wird, und andererseits die ,,kritische Distanznahme* dessen, der sie

' Dieses Verstiandnis der Rationalitit scheint aber von dem seit Descartes

ablegt.
vorherrschenden modernen Verstidndnis abhéngig zu sein: Das philosophierende
Ego als Trager der absoluten Vernunft legt Rechenschaft {iber die in der Natur
herrschenden Maliverhiltnisse ab.

Beziehen wir uns auf Kant, dann wird mit diesem Begriff transzendental-
philosophisch verstanden, ,,das formale und logische Verfahren®, wodurch nach
immer unbedingteren Bedingungen regressiv und unter der Leitung des im
Unendlichen liegenden Ideals, vermittels eines Prosyllogismus, gesucht wird.
Nach Kant ist der ,,eigenttimliche Grundsatz der Vernunft tiberhaupt (im logischen
Gebrauche) [...]: zu dem bedingten Erkenntnisse des Verstandes das Unbedingte zu

finden, womit die Einheit desselben vollendet wird.«'®® Wihrend fiir Kant , Vernunft*

ein ,,dynamisches Schliessen* ist, ist sie fiir Husserl ein ,,statisches Sehen.'* Er

162 Heidegger, GA 7, S. 216.
163 Heidegger, GA 7, S. 221.
164 Held, S. 194.

165 Kant, I, KrV A 307, B 364, in: Kritik der reinen Vernunft, Timmermann, J. (Hrsg), Klemme, H. (Bibl.),
Hamburg: Meiner 1998.

166 Kern, 1., Husser! und Kant. Eine Untersuchung iiber Husserls Verhdltnis zu Kant und zum Neukantianismus, den
Haag: Nijhoff 1964, S. 111.

« 116 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

bezeichnet damit die ,,normgemasse oder rechtmissige Aktivitit“'*’ (Kern 110):
,.der Vernunftcharakter ist eben selbst der Character der Rechtheit.«'*®® Vernunft
bedeutet hier das Moment der Aktivitit, so dass ,verniinftig® bzw. rational nicht auf
das prédikative Urteil beschrénkt ist, sondern auch die , Thesis® der Wahrnehmung
umfasst. Husserl, im Unterschied zu Kant, gebraucht den Terminus auch fiir die
schlichte Dingerfahrung, die fiir ihm immer schon als Sinnerfassung gedacht
wird. Vernunft im pragnanten Sinne ist fiir Husserl eine Setzung (Thesis), die in
der absoluten Evidenz — in der ,.sie motivierenden originiren Gegebenheit'® —
griindet. In der Krisis erweitert er diesen Begriff, indem er das das dynamische

«170 -

Hinstreben zur absoluten Evidenz, die ,,eine im Unendlichen liegende Idee™ ™ ist.

Fiir Husserl ist Philosophie ,,nichts anderes als ,Rationalismus® [...] die ratio in der

“!' Djese hichste Form von Rationalitiit

standigen Bewegung der Selbsterhellung.
ist die Aufgabe der .,’erwachten® Vernunft™, ' sie bleibt aber im Gegensatz zu Kant,
immer an die Intuition gebunden. Seit Descartes wird Rationalitdt also als subjektive
Leistung verstanden. Im Gegensatz dazu kennt das vortranszendentale Denken keine
Trennung von Objektivem und Subjektivem. Bei Heraklit wird Rationalitit also als
das im Kosmos herrschende MaBverhiltnis verstanden. Dieses wird von der Seele
eingesehen und in der Sprache im Begriff des Logos ausgedriickt. Phdnomenologisch
gewendet, kann ,Rationalitéit” als ein ,Ideal aufgefasst werden.

Heidegger, wie erwéhnt, deutet den Logos-Begriff als ,Sammlung®. Was der
Logos versammelt, ist das ,,Seiende im Ganzen™: ,,.Der Logos ist dic wahrende

Versammlung, die, als das Eine, das Seiende im Ganzen einigt und so als das Sein

. . . . . . . . 73
das Seiende im Ganzen durchscheint und in seinem Licht erscheinen 1468t.“'” Der

167 Ebd., S. 110.

168 Husserl, Ideen I, S. 322.

169 Ebd.. S. 326.

170 Husserl, Hua VI, S. 274.

171 Ebd, S. 273.

172 Ebd, S. 275.

173 Heidegger, GA 55, S. 333. Vgl. Courtine, J.-F., Archéo-Logique. Husserl, Heidegger, Patocka, S. 131-160.

<117 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
menschliche Logos ist vom Logos ,,angesprochen, so dass er sich ,,zum Seienden
im Ganzen® verhalten kann. " Der anfinglich gesuchte Ort dieser urspriinglichen
Versammlung oder Einigung des menschlichen und géttlichen Logos ist die
,.Gegend*, worin der Logos ,,zum Vorschein“'” kommt und ,,worin etwas seinen
Aufenthalt nimmt, von woher es herkommt, entkommt und entgegnet.“'” Diese
Region (chora), ,.die einen Aufenthalt einrdumt und gew#hrt”, ist die ,,offene

Weite*,"”” wo sich das ,.reine Lichten [...], die Helle* und zugleich ,.das Freie®,

«178 w179,

worin alles .,ins Scheinen kommt. Lichten ist ,,Gewidhren von Anwesen
die Lichtung ist somit ein Ereignis, das Seiende im Ganzen zur Anwesenheit
kommen ldsst. Heideggers Schlussworte lauten: ,,Das Ereignis der Lichtung ist
die Welt“'® —was sich dem Menschen dank der versammelnden Eigenschaft des
Logos erdffnet, ist die urspriingliche Verbundenheit von Mensch und Kosmos.
Eugen Fink betont, dass der Kosmos ,,der Ort des erscheinenden Anfangs®,
des Anfangs der Entstehung und des Vergehens der Seiende ist, d.h. der Ort, der
aus dem das urspriingliche lichtende Erscheinen entsteht: ,,Die Welt wird vom
Erscheinen aus — und nicht das Erscheinen von der Welt aus bestimmt.“"*' Der
Mensch zeichnet sich von anderen Lebewesen dadurch aus, dass er ,,lichtnah®
ist. Der Mensch in der urspriinglichen Lichtung verhilt sich zum Weisen, zum
sophon, .in der Weise der verstehenden Auslegung der Dinge in ihre Wesen™.

In der Lichtung geschieht das ,,Verstehen des Menschen |[...] als ein Verstehen

der polld“, d.h. die vielfiltigen Seienden und Seinsweisen der Menschen.'*

174 Ebd.

175 Ebd., S. 336.

176 Ebd., S. 335.

177 Ebd.

178 Heidegger, GA 7, S. 285.

179 Ebd., S. 283.

180 Ebd.

181 Fink, E., Zur Ontologischen Friihgeschichte von Raum — Zeit — Bewegung, Den Haag: Nijhoff 1957, S. 96.
182 Heidegger/Fink, E., Heraklit, S. 230.

<118 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie

Fink versteht die ,,ontische Verschiedenheit®“ des ,,nichtmenschlichen
Seienden® als eine ,,ontische Nihe®, d.h. ,,die Art, wie der Mensch dem sofon,
dem légos, der gegliederten Fiigung des Kosmos nahe kommt*.'¥ Mit dieser
,ontischen Ndhe® meint Fink das ,, ontologische Verstehen* der ,, Seinsweisen "
der anderen Seienden."™" Die , radikale Weltlichkeit des Menschen besteht
darin, dass er nicht nur dem Seienden, sondern ,,de Wurzeln, den ,radices aller
binnenweltlichen Dinge* entspricht, dadurch existiertes ,, 'weltlich ‘ im Verhdltnis
zu Nacht und Tag des Seins.” Der Mensch ,,verhdlt™ sich zu seiner Natur: ,,er
bewohnt das Abgriindige der Tiefe und das helle Lichtreich [...] er steht in der

« 185

Spannung der Weltlichkeit. Es ist gerade dieses ,,Selbstverhiltnis™, das
Verstehen seiner eigenen Natur, welches den ,,Weltbezug“186 und das Verstehen
der Gegebenheitsweisen des Seienden begriindet. Es sind demnach die ,,Weisen
der Bekundung, der Offenbarkeit des Seienden, die die ,,vortranszendentale
Reflexion auf die Gegebenheitsweisen charakterisieren."’ Das Fr. B 101 des
Heraklits besagt eben dieses Selbstverhéltnis, das untrennbar mit dem Verstehen
der Welt und der ontischen Ndhe des Menschen zu ihr verbunden ist: Die
Lichtung erméglicht nicht nur die Weltoffenheit des Menschen, sondern ebenso

das Verstehen des versammelnden Logos, der die Seele des Menschen mit dem

Kosmos zu einer Einheit verbindet.

6. Fazit

Die Seele wurde bereits von Hesiod und Homer als das kognitive bzw.

rationale Element des Menschen betrachtet. Neu ist, dass Heraklit dem

183 Ebd., S. 232. Ebd. Nielsen, C./Sepp, H.R. ,,Welt bei Fink* und Nielsen, C., ,,Kategorien der Physis. Heidegger
und Fink®, in Nielsen, C/Sepp, H.-R., (Hrsg.), Welt denken. Annciherungen an die Kosmologie Eugen Finks, Freiburg/
Miinchen: Karl Alber 2011, S. 9-24; S. 154-183.

184 Ebd., S. 233.

185 Fink, E., Natur, Freiheit, Welt. Philosophie der Erziehung, Wiirzburg: Konigshausen & Neumann 1992, S. 194.
186 Ebd.

187 Held, Heraklit, Parmenides, S. 79.

- 119 -



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)
Menschen die Fahigkeit zuspricht, im Einklang mit dem universalen
Logos, also der Rationalitét, zu denken und zu sprechen. So verbinden sich,
transzendentalphilosophisch betrachtet, durch rationale Ordnung das erkennende
Subjekt und das physische Objekt in der Weisheit. Der Begriff ,,Logos” bezieht
sich jedoch nicht auf diese Einsicht, sondern auf die Struktur, die eingesehen wird
und in der Sprache zum Ausdruck kommt. Diese Struktur besagt, dass alles nach
MaBen, Ratios oder Proportionalitit, also durch ein rationales MaB, geschieht.
Dieser Logos kann durch die rationale Disposition der Seele eingesehen werden,
indem die Seele sich ,,selbst erforscht™ bzw. sich ihrer selbst besinnt und somit
ihren Einklang mit dem universalen Logos erkennt. In Verbindung mit Fr. B 1
ergibt sich, dass der Widerspruch zwischen dem allgemeinen Logos und der
privaten Einsicht nicht im Befolgen oder Nicht-Befolgen des Logos besteht,
sondern in der Art und Weise des Befolgens. Dies bedeutet, dass das Ideal der
Rationalitdt das verbindende Element beider Denkarten, Philosophie und Doxa,
ist. Die Phronesis als praktische Weisheit, wie sie auch Aristoteles versteht, hat
demnach die Funktion, eine rationale Einsicht in das Allgemeine, den Logos, aus
der Doxa, dem Scheindenken, heraus zu ermoglichen. Es zeigt sich also, dass
erstens die Aufstellung des Verhiltnisses zwischen vor- und philosophischem
Denken mit der Entstehung eines bestimmten Verstédndnisses der Philosophie
einhergeht, zweitens dass der Logos den Unterschied und zugleich die
Beziehung zwischen beiden Bereichen darstellt, drittens dass diese Einsicht eine
Selbstbesinnung erfordert und viertens dass das Ideal der Rationalitét der Zugang
zur Weisheit ist. SchlieBlich ist es Heraklit zu verdanken, dass dieses Ideal der
Rationalitéit nicht nur dem naturhaften und géttlichen Kosmos, sondern auch
der menschlichen Seele zugeordnet wird. Heraklit zeigt zum ersten Mal, dass
Logos und Wahrheit in subjektiven AuBerungen und Handlungen des Alltags
zum Ausdruck kommen, insofern phronesis oder praktische Weisheit diese pragt.
Erinnern wir uns daran, dass Husserl den positiven Wissenschaften in seiner

Krisis-Schrift vorwirft, den Boden, aus dem sie gestiftet wurden —die Lebenswelt

<120 -



Irene Breuer Die Aktualitit Heraklits fiir die Phdinomenologie
— vergessen zu haben. Heraklit hat als Erster die Verldsslichkeit der Lebenswelt
bewiesen. Damit schuf er die Grundlage, auf der die Wissenschaften aufbauen

kénnen.
Irene Breuer

ist Privatdozentin fiir Philosophie an der Bergischen Universitdt Wuppertal

und assoziiertes Mitglied am Husserl-Archiv der Universitdt zu Koln.

<121





