
·· 205 ··

Zusammenfassung: Im Gespräch mit Professor Hong Handing werden 

die praktische Dimension der Hermeneutik als philosophische Haltung und 

ihre Relevanz im Zeitalter der Künstlichen Intelligenz erörtert. Hong betont 

die hermeneutische Praxis als ontologische Wende und plädiert für eine 

„klassische Hermeneutik“, die sowohl in der eigenen Tradition verwurzelt 

als auch offen für den globalen Dialog ist. Er analysiert die Grenzen KI-

gestützter Übersetzung und unterstreicht die unersetzbare Rolle der praktischen 

Weisheit (phronēsis). Abschließend skizziert er eine Vision für einen pluralen 

Universalismus durch echte Horizontverschmelzung zwischen chinesischer und 

 

Hong Handing / Wang Hongjian / Li Guozheng

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem 
durch schöpferische Auslegung.

Ein Gespräch mit Professor Hong Handing

westlicher Philosophie.

Abstract: In the conversation with Professor Hong Handing, the practical 

dimension of hermeneutics as a philosophical attitude and its relevance in 

the age of artificial intelligence are discussed. Hong emphasizes hermeneutic 

practice as an ontological turn and advocates for a “classical hermeneutics” 

that is both rooted in its own tradition and open to global dialogue. He analyzes 

the limitations of AI-assisted translation and highlights the irreplaceable role 

of practical wisdom (phronēsis). Finally, he outlines a vision for a pluralistic 

universalism through genuine fusion of horizons between Chinese and Western 

philosophy.

摘要：这篇与洪汉鼎教授的对谈聚焦于诠释学作为哲学态度的实

践维度及其在人工智能时代的意义。洪教授强调，诠释学的实践体现了



·· 206 ···· 206 ··

一种存在论转向，并倡导既扎根自身传统又面向全球对话的“经典诠释

学”。他分析了人工智能辅助翻译的局限，重申了实践智慧的不可替代的

价值。最终，他通过中西哲学的真正视域融合，勾勒出多元普遍主义的

愿景。

Keywords: Hermeneutische Praxis, klassische Hermeneutik, 

phronēsis, Künstliche Intelligenz, Horizontverschmelzung 

Das Gespräch fand am 29. Juni 2025 in Peking statt. 
Wir danken Prof. Hong Handing herzlich für dieses Interview.

Li Guozheng: Sehr geehrter Herr Professor Hong, zunächst möchte ich 
Ihnen herzlich zur offiziellen Veröffentlichung der elfbändigen 
Gesammelten Werke von Hans-Georg Gadamer gratulieren, deren 
Übersetzung Sie geleitet haben. Dies ist zweifellos ein Meilenstein für die 
hermeneutische Forschung in China. Als einer der bedeutendsten 
Wegbereiter von Gadamers Denken im chinesischen Sprachraum sind Sie 
zugleich ein Zeitzeuge und Mitgestalter der fast fünfzigjährigen 
Entwicklung der Hermeneutik in China. Vor dem Hintergrund der 
heutigen neuen Lage: Welche neuen Überlegungen und Erfahrungen 
haben Sie in Bezug auf die Entwicklung der Hermeneutik – insbesondere 
in Bezug auf ihre zukünftige Ausrichtung in China?

Hong Handing: Vielen Dank, ich freue mich ebenfalls sehr über 

die Gelegenheit, mich mit der jüngeren Generation von Wissenschaftlern 

auszutauschen. Die Übersetzung dieser Werkausgabe ist in der Tat das Ergebnis 

vieler Jahre harter Arbeit zahlreicher Beteiligter. Es ging dabei nicht nur um 

die Übertragung von Worten, sondern vor allem um eine geistige Annäherung. 

Mein größter Wunsch ist es, durch dieses Projekt eine neue Generation junger 

Wissenschaftler heranzubilden, die die klassischen Texte der westlichen 

Philosophie wirklich in ihrer Tiefe verstehen können.

Die Frage, die Sie eben gestellt haben, ist von großer Bedeutung – sie 

berührt im Grunde genommen den Kern der hermeneutischen Entwicklung.



·· 207 ···· 207 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

Philosophie ist keineswegs leeres Gerede im Elfenbeinturm; sie muss 

sich den grundlegenden Fragen der Zeit stellen. Philosophie ist zuallererst 

eine praktische Tätigkeit – ein Philosophieren. In der heutigen Zeit stehen 

wir einerseits vor der Herausforderung, die die Künstliche Intelligenz für 

traditionelle Formen des Denkens und Erkennens bedeutet, und andererseits vor 

der zunehmenden Marginalisierung der Geisteswissenschaften insgesamt. In 

einem solchen Kontext müssen wir den Sinn und die Aufgabe der Hermeneutik 

Hong/Wang/Li 

neu überdenken.

        

 

Wang Hongjian: Sie haben soeben den Ausdruck „Philosophieren“ 

verwendet – das erinnert mich an die in den letzten Jahren geführten 

Diskussionen über die sogenannte „praktische Wende“ (practical turn) der 

Hermeneutik. In diesem Zusammenhang tauchen zwei Begriffe immer wieder 

auf, die jedoch in der Anwendung leicht miteinander verwechselt werden: 

Hermeneutic Practice und Practical Hermeneutics – also auf Deutsch etwa 

„hermeneutische Praxis“ und „praktische Hermeneutik“. Wie beurteilen Sie das 

V

Seit wir vor über zwanzig Jahren die Idee einer „chinesischen 

Hermeneutik“ vorgeschlagen haben und später die Möglichkeit einer

„klassischen Hermeneutik“ in den Mittelpunkt rückten, ging es im Kern immer 

um dieselbe Frage: Wie kann diese Lehre vom Verstehen im zeitgenössischen 

chinesischen Kontext wurzeln und gedeihen? Wie kann sie auf unsere eigene 

kulturelle Erfahrung antworten und wie können wir eine Stimme entwickeln, 

die wirklich die unsere ist?

erhältnis dieser beiden Konzepte?

     

         

Hong Handing: Diese Frage ist sehr gut gestellt und trifft tatsächlich den 

Kern des Problems. Der Begriff Hermeneutic Practice, also „hermeneutische 

Praxis“, ist vergleichsweise leichter zu verstehen. Er bezeichnet die  

Anwendung der Hermeneutik als einer universellen Methodologie in konkreten 

Bereichen wie der Ethik, der Rechtswissenschaft, der Ästhetik oder auch der 

Theologie. In dieser Richtung wird die Anwendbarkeit und der praktische 



·· 208 ···· 208 ··

Nutzen der Hermeneutik für verschiedene Disziplinen betont. Sie erinnert uns 

daran, dass wir nicht bei rein theoretischen Konstruktionen stehen bleiben 

dürfen, sondern die konkrete Handhabung hermeneutischer Verfahren in realen 

Problemkontexten ernst nehmen müssen.

Wenn wir jedoch auf Gadamers spätere Philosophie zurückkommen, 

insbesondere auf seine These, dass „Hermeneutik praktische Philosophie ist“, 

dann verändert sich die Perspektive grundlegend. Es geht hierbei nicht einfach 

um eine Ausweitung des Anwendungsbereichs, sondern um eine ontologische 

Wende – genau das ist, wie Sie richtig sagen, der Kern einer praktischen 

Hermeneutik.

Auf dieser Ebene dürfen wir praktische Philosophie nicht länger als ein 

objektives, von außen betrachtbares Forschungsfeld verstehen. Sie beschreibt 

nicht mehr bloß soziales Handeln, sondern verlangt von uns, von unserer 

eigenen Situation auszugehen und uns den uns unmittelbar betreffenden Fragen 

zu stellen. In diesem Sinne ist das Verstehen selbst bereits eine Praxis – eine 

Weise des In-der-Welt-Seins, eine Entfaltung unserer Existenzform.

Wir streben danach, Texte oder Geschichte zu verstehen, nicht um 

vermeintlich „neutrales“ Wissen zu erlangen, sondern um uns selbst in 

den Dialog einzubringen – mit unseren Vorverständnissen und unseren 

gegenwärtigen Herausforderungen. Dieser Vorgang ist keineswegs neutral oder 

distanziert, sondern erfordert ein tiefes Mitvollziehen: Wir treten durch das 

Gespräch in die Welt des Gegenübers ein, und zugleich lassen wir uns dabei 

auf das Gegenüber ein. So kommt es zur sogenannten Horizontverschmelzung 

– einem Prozess, der nicht nur unser Weltverständnis verändert, sondern in

subtiler Weise auch uns selbst formt und verwandelt.

Das eigentliche Ziel des Verstehens liegt daher nicht in der Gewinnung 

objektiver Wahrheit, sondern in der Ermöglichung eines sinnvolleren Lebens 

und Handelns in der jeweiligen konkreten Situation. Das ist die wahre 

Bedeutung der Hermeneutik als praktischer Philosophie.



· · 209 ··· · 209 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

Li Guozheng: Sie haben davon gesprochen, dass Verstehen darauf abzielt, 

besser handeln zu können – das erinnert mich an das aristotelische Konzept 

der phronēsis, der praktischen Weisheit. Gadamer scheint gerade durch die 

Wiederbelebung dieses alten Begriffs eine Antwort auf die methodologischen 

Irrwege des neuzeitlichen Szientismus geben zu wollen – oder gar einen 

Hong/Wang/Li 

bewussten Widerstand dagegen zu formulieren?

Hong Handing: Ganz genau. Diese Denklinie durchzieht sowohl 

Heideggers als auch Gadamers Philosophie und bildet einen zentralen 

Angelpunkt ihrer Kritik an der neuzeitlichen Vernunft. Aristoteles unterscheidet 

bekanntlich drei Formen des Wissens: epistēmē (theoretisches Wissen), technē 

(technisches Können oder Kunstfertigkeit) und phronēsis (praktische Weisheit). 

Theoretisches Wissen zielt auf allgemeingültige Wahrheiten, technē bezieht 

sich auf reproduzierbare Herstellungsprozesse, während phronēsis die Fähigkeit 

meint, in konkreten, wechselhaften ethischen oder politischen Situationen 

angemessen zu urteilen und zu handeln. Phronēsis ist kein vollständig 

regelgeleitetes Handlungssystem – sie beruht auf Erfahrung, sittlicher Bildung 

und situationsbezogener Einsicht. Bei Aristoteles ist sie stets mit dem Streben 

nach einem „guten Leben“ verknüpft.

Gadamer greift diesen Begriff der praktischen Weisheit auf, um das 

hermeneutische Verstehen zu charakterisieren. Für ihn ist Verstehen keine durch 

Methodologie vollständig steuerbare Technik, sondern vielmehr eine Kunst 

– also eine praxisorientierte, erfahrungsbasierte Form der Anwendung. Und 

diese Anwendung ist bei ihm kein äußerlicher Schritt, der dem Verstehen erst 

nachgeordnet ist, sondern ein immanenter Bestandteil des Verstehens selbst.

Ich habe an anderer Stelle zwischen Erklären und Auslegen unterschieden, 

um genau diesen Unterschied deutlich zu machen: Erklären ist die methodisch 

disziplinierte Technik, während Auslegen die wirklich anwendungsbezogene, 

praktische Dimension des Verstehens repräsentiert. In Anlehnung an 

Marx könnte man sagen: Die Philosophen haben die Welt nur verschieden 



·· 210 ···· 210 ··

interpretiert – es kommt aber darauf an, sie zu verändern.

Gadamers Rückgriff auf die phronēsis zielt also im Kern darauf, die 

Hermeneutik aus der Illusion einer „einzig richtigen Methode“ zu befreien – 

hin zu einem ursprünglichen Verständnis des Verstehens als Lebenspraxis. Und 

genau in dieser Praxis zeigt das Verstehen seine grundlegende Offenheit, seine 

Risikobehaftetheit, aber eben auch sein kreatives Potenzial.

Wang Hongjian: Dies führt uns zu einer durchaus bemerkenswerten 

Frage. In der Regel betrachten wir die Geschichte der Hermeneutik als eine 

Geschichte des ständigen „Überschreitens“: vom besonderen zum allgemeinen 

Verständnis, vom methodologischen zum ontologischen Zugang – als ob ihre 

Entwicklung immer darauf abziele, frühere Rahmen zu durchbrechen und ein 

höheres Maß an philosophischem Selbstbewusstsein zu erreichen. Andererseits 

aber scheint Gadamer – etwa durch die Wiederaufnahme des aristotelischen 

Begriffs der phronēsis – gerade eine Rückkehr zu den Denkressourcen 

der Antike zu betonen. Wie beurteilen Sie vor diesem Hintergrund die 

Entwicklungsgeschichte der Hermeneutik: Ist sie eher eine Bewegung des 

Überschreitens oder des Zurückkehrens?

Hong Handing: Das ist eine sehr tiefgründige Frage. In einem Artikel, 

den ich im vergangenen Jahr veröffentlicht habe,1 habe ich mich ebenfalls 

ausführlich mit diesem Thema auseinandergesetzt. Meiner Ansicht nach 

verläuft die Entwicklung der Hermeneutik nicht geradlinig, sondern gleicht 

vielmehr einer spiralförmigen Aufwärtsbewegung. Bei jeder „Rückkehr“ wird 

eine Überwindung vollzogen, bei jedem „Voranschreiten“ wird die Tradition 

neu aktiviert und erhält gegenwärtige Relevanz.

Das „Zurückkehren“ is t  dabei  keineswegs konservat iv  oder 

rückwärtsgewandt, sondern ein philosophisch strategischer Rückschritt – 

mit dem Ziel, eine tiefere Grundlage des Verstehens zu erreichen. Diese 

 1 Hong Handing: „Auslegung und Erklärung – Eine begriffsgeschichtliche Studie“, Philosophische Forschung, 2024, 
Nr. 10.



· · 211 ··· · 211 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

„Rückkehr“ dient dazu, Ressourcen in der Tradition zu entdecken und 

Möglichkeiten in den Klassikern neu zu erschließen, nicht aber darin 

steckenzubleiben oder vergangene Muster bloß zu imitieren. Kurz gesagt: Die 

Geschichte der Hermeneutik ist niemals eine entweder-oder-Entscheidung 

zwischen „Überschreiten“ und „Zurückkehren“, sondern ein kontinuierlicher 

Hong/Wang/Li 

voranschreitender dialektischer Prozess zwischen beiden Bewegungen.

Wang Hongjian: Wenn Sie über „praktische Weisheit“ sprechen, 

erwähnen Sie erneut das Konzept der Anwendung. Ich habe bemerkt, dass Sie 

kürzlich gemeinsam mit Gao Yuhan Gadamers Seminar zur philosophischen 

Hermeneutik ins Chinesische übersetzt haben. In diesem Werk hat Gadamer 

explizit seine Überlegungen zur „Anwendung“ aufgenommen und darauf 

hingewiesen, dass dieses Kapitel in Wahrheit und Methode als das umstrittenste 

gilt.

Offensichtlich unterscheidet sich die „Anwendung“ in hermeneutischem 

Sinne wesentlich von der gebräuchlichen Bedeutung des Begriffs. Es 

geht nicht darum, eine vorgegebene Theorie mechanisch auf ein Objekt 

anzuwenden, sondern darum, dass die Praxis in hohem Maße die Entstehung 

und Entwicklung der Theorie selbst konstituiert und bestimmt. Wenn wir also 

von „hermeneutischer Praxis“ sprechen, heißt das nicht, dass die Theorie die 

Praxis leitet, sondern vielmehr, dass die Praxis eine ständige Erneuerung der 

Theorie fordert. Dies bedeutet zugleich, dass wir immer wieder in konkrete 

praktische Situationen zurückkehren müssen, um die grundlegenden Fragen der 

Hermeneutik neu zu verstehen.

Hong Handing: Ihre Ausführung ist sehr treffend. Hermeneutik ist im 

Kern eine zukunftsgerichtete philosophische Denkweise. Jede neue Situation, 

der wir begegnen – sei es technologische Entwicklung, gesellschaftlicher 

Wandel oder eine Krise der Geisteswissenschaften – zwingt uns, die Struktur 

des Verstehens, die Stellung der Tradition und die Möglichkeiten des „Dialogs“ 

neu zu überdenken.



· · 212 ··· · 212 ··

Mit  anderen Worten:  Hermeneut ik  is t  kein  abgeschlossenes 

theoretisches System, sondern eine offene, sich ständig selbst erneuernde 

Form des Verstehens. In diesem Prozess ist es die Praxis, die die Theorie 

vorantreibt. Deshalb dürfen wir Anwendung nicht als bloßen Anhängsel der 

Theorie betrachten, sondern als einen inneren Bestandteil des Verstehens 

– eine philosophische Haltung, die sich der Gegenwart zuwendet und auf 

Herausforderungen antwortet. Die Rückkehr zur Praxis bedeutet nicht, die 

Theorie aufzugeben, sondern ihr neues Leben einzuhauchen, damit sie in einer 

sich wandelnden Realität offen, kritisch und kreativ bleibt.

Li Guozheng: In Anschluss an die zuvor diskutierten Fragen zur 

„Anwendung“ und Praxis möchte ich ein besonders aktuelles Thema 

ansprechen: die Herausforderungen, die moderne Technik für die Hermeneutik 

mit sich bringt. Die rasante Entwicklung der Künstlichen Intelligenz 

(KI), insbesondere im Bereich der Übersetzung, führt dazu, dass viele 

Wissenschaftler bereits sagen, dass sie „mit der KI nicht mehr mithalten“ 

können. Bedeutet dies, dass das Übersetzen – eine der typischen praktischen 

Formen der Hermeneutik – letztlich von der Technik ersetzt werden wird?

Hong Handing: Das ist ein Problem, das ich jüngst selbst hautnah 

erfahren habe. Ich habe KI-Systeme angewiesen, einige philosophische Texte 

zu übersetzen, die nicht nur Deutsch, sondern auch Latein, Italienisch und 

weitere Sprachen enthielten. Tatsächlich zeigt die KI bei der Bearbeitung 

mehrsprachiger Texte und der Recherche eine beeindruckende Effizienz, ihr 

Datenvolumen übersteigt bei weitem das menschliche Gehirn. Man kann sich 

vorstellen, dass dadurch eine gewisse Abhängigkeit entstehen könnte: „Da es 

KI-Übersetzungen gibt, muss ich keine Fremdsprachen mehr lernen“ – die 

Technik scheint also gewisse menschliche Funktionen „ersetzen“ zu können.

Das Problem ist jedoch, dass die von ihr „übersetzten“ Inhalte einer 

tieferen Prüfung nicht standhalten. Sie bearbeitet die Oberfläche der Sprache, 

nicht die tiefere Bedeutung. KI basiert auf Algorithmen und Mustererkennung 



· · 213 ··· · 213 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

großer Datenmengen, sie besitzt keinen Geist und kein Denken. Wie Sie 

zuvor das Konzept der praktischen Weisheit erwähnt haben, liegt der Kern 

des Übersetzens nicht in technischer Ausführung, sondern in der Fähigkeit 

zu Verstehen und Urteilen – in einem tiefgehenden Dialog des Übersetzers 

mit dem Text, basierend auf seiner Persönlichkeit, Geschichte, Kultur und 

Hong/Wang/Li 

Lebenserfahrung.

Verstehen bedeutet, dass man im Dialog mit dem Text eine Art sinnliche 

Erschütterung und Transformation erlebt; es bedeutet, dass das eigene 

Denken berührt und umgestaltet wird. KI kann Sprachstile imitieren und 

Wortbeziehungen wiedergeben, aber sie kann keinen echten Gedankensprung 

vollziehen – diese kreative Überbrückung von einem Begriff zum anderen ist 

für Technik unerreichbar. Deshalb betone ich immer wieder, dass KI zwar ein 

mächtiges Hilfsmittel sein kann, aber niemals die Stellung des Menschen als 

verstehendes Subjekt ersetzen kann.

Wang Hongjian: Ja, ich sehe das genauso. Auch wenn die maschinelle 

Übersetzung durch Künstliche Intelligenz auf technischer Ebene beachtliche 

Fortschritte gemacht hat, bleibt ihr Fokus doch auf der sprachlichen 

Oberflächenvermittlung zwischen verschiedenen Sprachen beschränkt. Was sie 

ausblendet, ist die gemeinsame Grundlage, die über die Sprache hinausreicht – 

nämlich die Dimension des Transzendenten.

Die Übersetzung zwischen zwei Sprachen ist nicht einfach nur eine 

Verbindung zweier sprachlicher Systeme, sondern ein Dialog zwischen zwei 

Kulturen, zwei historischen Erfahrungsräumen – eine jeweils unterschiedliche 

Antwort auf eine gemeinsame Wahrheit oder auf das Transzendente. Ohne 

ein Bewusstsein für diese transzendente Bedeutungsebene kann keine echte 

philosophische Übersetzung gelingen. In diesem Sinne mangelt es der KI, so 

sehr sie dem Menschen in der sprachlichen Technik vielleicht überlegen ist, 

dennoch an praktischer Weisheit – an jener Einsicht in das Transzendente, die 

für jede tiefere Verständigung unabdingbar ist.



· · 214 ··· · 214 ··

Li Guozheng: Die Herausforderung durch Künstliche Intelligenz 

ist letztlich nur ein Symptom eines umfassenderen gesellschaftlichen 

Wandels. Derzeit lässt sich allgemein eine Tendenz beobachten, der 

zufolge die Naturwissenschaften stark bevorzugt werden, während die 

Geisteswissenschaften zunehmend an Bedeutung verlieren. Der Raum für 

humanistische Disziplinen wird kontinuierlich eingeschränkt, und es herrscht 

eine Atmosphäre des generellen Vertrauensverlusts. Diese Lage erinnert an den 

historischen Kontext, in dem Dilthey das Konzept der „Geisteswissenschaften“ 

formulierte – als Gegenbewegung zur Vorherrschaft der Naturwissenschaften. 

Wie schätzen Sie in der heutigen Situation die Bedeutung einer Rückbesinnung 

auf das Konzept der „Geisteswissenschaften“ ein?

Hong Handing: Es ist äußerst notwendig. Wir können nicht leugnen, 

dass die Künstliche Intelligenz und verwandte Technologien einen enormen 

Impuls für die gesellschaftliche Entwicklung gegeben und unsere Produktions- 

wie Lebensweise tiefgreifend verändert haben. Doch geistige Freiheit ergibt 

sich daraus keineswegs automatisch. Unser geistiges Leben ist nach wie vor 

in hohem Maße von materiellen Bedingungen abhängig – ja, es wird oft sogar 

von der Logik der Technik bestimmt –, ohne dass wir notwendigerweise echte 

Freiheit erlangen.

So fortgeschritten die Technologie auch sein mag, so wohlhabend die 

materielle Welt auch erscheint – all dies bedeutet nicht automatisch geistige 

Autonomie oder innere Freiheit. Gerade an dieser Stelle wird der unverzichtbare 

Wert der Hermeneutik und der Geisteswissenschaften deutlich. Unser Interesse 

gilt jenen Dimensionen, die sich nicht quantifizieren oder digitalisieren lassen: 

Sinn, Wert, Geschichte und die geistige Welt des Menschen. In einer Zeit, in der 

alles zur Quantifizierung und Technisierung tendiert, beharrt die Hermeneutik 

auf der irreduziblen Komplexität und Tiefe menschlicher Existenz – und bietet 

uns damit eine einzigartige Denkweise sowie philosophische Ressourcen, um 

das Selbstvertrauen des Geistes zu bewahren.



·· 215 ···· 215 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

Li Guozheng: Angesichts der globalen technischen Herausforderungen 

und der humanistischen Krise – welche besonderen Stärken sehen Sie in der 

klassischen Hermeneutik, und welche Verantwortung sollte sie Ihrer Meinung 

nach heute übernehmen? Besonders interessiert mich dabei auch: Welche tiefere 

Bedeutung könnte sie im Hinblick auf die Förderung eines zivilisatorischen 

Hong/Wang/Li 

Dialogs zwischen uns und der westlichen Hermeneutik entfalten?

Hong Handing: Die besondere Stärke der klassischen Hermeneutik liegt 

gerade in ihrer Verortung im Zwischen. Sie ist tief in der eigenen kulturellen 

Tradition verwurzelt und zugleich vollständig offen gegenüber der Welt. 

Einerseits verfügt die chinesische exegetische Tradition über einen reichen 

Schatz praktischer Weisheit – ein unschätzbares geistiges Erbe. Andererseits 

muss die klassische Hermeneutik über das Lokale hinausgehen und die 

Spannungen zwischen Tradition und Moderne, zwischen dem Besonderen und 

dem Universellen verantwortungsvoll austragen.

Ich habe einmal vorgeschlagen, dass das Prinzip der „Harmonie in der 

Verschiedenheit“ ( 和而不同 ) drei Ebenen umfasst: Die erste Ebene ist die der 

gegenseitigen Nichteinmischung – das entspricht einem kulturellen Relativismus. 

Die zweite Ebene ist die der komplementären Lernprozesse, wie Gadamer es mit 

dem Begriff der „Horizontverschmelzung“ beschreibt: ein Dialog, in dem die 

Kulturen ihre je eigene Besonderheit bewahren, sich aber gegenseitig bereichern 

und inspirieren. Das stellt zweifellos einen Fortschritt im kulturellen Austausch 

dar – doch es ist nicht das letzte Ziel. Die dritte und höchste Ebene besteht 

darin, dass in der Tiefe des Dialogs ein neues Gemeinsames entsteht – eine 

Form des „pluralen Universalismus“. Eine solche Universalität darf jedoch 

nicht mehr hegemonial, nicht mehr eurozentrisch gedacht werden, sondern 

muss sich in den konkreten Praktiken unterschiedlicher Kulturen realisieren 

und bewähren.

Gerade hierin liegt der originäre Beitrag der klassischen Hermeneutik 

zum globalen Denken: In der schöpferischen Spannung mit dem Anderen neue 



· · 216 ··· · 216 ··

philosophische Formen zu bilden, die sowohl aus China hervorgehen als auch 

für die Welt relevant sind. Das ist nicht nur unsere Verantwortung, sondern 

auch unsere Hoffnung für die Zukunft.

Li Guozheng: In den letzten Jahren hat sich in der akademischen Welt der 

Begriff der „chinesischsprachigen Philosophie“ ( 汉语哲学 ) etabliert, und es 

gibt sogar Stimmen, die von einer „chinesischsprachigen Hermeneutik“ ( 汉语

诠释学 ) sprechen. Wie stehen Sie zu dieser Entwicklung?

Hong Handing: Ich stehe diesem Begriff eher mit Vorsicht, ja sogar 

mit Skepsis gegenüber. Zunächst einmal lässt sich die Bezeichnung 

„chinesischsprachige Philosophie“ leicht mit der westlichen „Sinologie“ 

verwechseln. Wissen Sie, welche Stellung die Sinologie im internationalen 

Wissenschaftssystem einnimmt? In Ländern wie Deutschland oder 

den USA wird die Sinologie nicht als Teil der Philosophie angesehen 

– Philosophieprofessoren begegnen ihr häufig mit einem gewissen 

Überlegenheitsgefühl oder gar mit Geringschätzung. Doch wir betreiben 

Philosophie, nicht Sinologie. Diese fachliche Verortung muss absolut klar sein, 

andernfalls verwischen sich die disziplinären Grenzen, was der akademischen 

Ernsthaftigkeit schadet.

Zweitens: China ist ein multiethnischer Staat mit einer Vielzahl 

kultureller und philosophischer Traditionen. Es ist offensichtlich unzureichend, 

all diese Vielfalt unter dem Begriff „chinesischsprachige Philosophie“ 

zusammenzufassen. Eine bloße Sprachgrenze darf nicht zum Maßstab für die 

Zugehörigkeit zu einem philosophischen System werden. Die Tiefe und Weite 

der Philosophie überschreiten bei weitem den Rahmen einer einzelnen Sprache.

Noch grundsätzlicher ist die Frage, ob man unter „chinesischsprachiger 

Philosophie“ auch das Studium westlicher Philosophie auf Chinesisch fassen 

will – was manche tatsächlich befürworten. Doch wenn man dieser Logik 

folgt: Sollen wir dann etwa die Arbeiten deutscher Gelehrter zur chinesischen 

Philosophie als „deutschsprachige Philosophie“ bezeichnen? Das ist begrifflich 



· · 217 ··· · 217 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

nicht haltbar. Philosophie ist nicht einfach an eine Sprache gebunden, sondern 

Hong/Wang/Li 

an Systeme des Denkens und Traditionszusammenhänge.

Wang Hongjian: Der entscheidende Unterschied zwischen einer 

„chinesischsprachigen Hermeneutik“ und einer „chinesischen Hermeneutik“ 

liegt meines Erachtens darin, dass erstere die zentrale Rolle der Sprache 

betont – und genau das ist ja auch das Kernanliegen der Hermeneutik. 

Sprache ist nicht bloß ein Medium der Kommunikation, sondern der Ort, 

an dem Denken entsteht und Verstehen möglich wird. Wenn wir von einer 

„chinesischsprachigen Hermeneutik“ sprechen, dann geht es letztlich darum, 

die Eigenart der chinesischen Sprache als Ausgangspunkt zu nehmen, um 

Formen des Verstehens und Interpretierens zu reflektieren. Das steht ganz im 

Einklang mit dem hermeneutischen Interesse an der Sprachlichkeit unseres 

Weltbezugs. Was halten Sie von diesem Ansatz?

Hong Handing: In diesem Kontext können wir von „chinesischer 

Hermeneutik“ ( 中文诠释学 )2 sprechen, ohne unbedingt „chinesischsprachige 

Hermeneutik“ zu sagen. So wie die deutsche Philosophie sowohl als 

„Philosophie in Deutschland“ als auch als „Philosophie auf Deutsch“ übersetzt 

werden kann, lässt sich the Chinese philosophy ebenso als „Philosophie in 

China“ oder „Philosophie auf Chinesisch“ verstehen. „Philosophie auf Chinesisch“ 

( 中文哲学 ) spiegelt tatsächlich das aktive Bemühen zeitgenössischer chinesischer 

Gelehrter wider, philosophische Konzepte zu entwickeln, wobei die sprachlichen 

Besonderheiten und kulturellen Kontexte tiefgehend berücksichtigt werden.

Im Vergleich dazu halte ich jedoch den Begriff der „klassischen 

Hermeneutik“ für inklusiver. Diese ist nicht nur in einem reichen traditionellen 

2  Professor Hong Handing meint damit, dass der Begriff „chinesische Hermeneutik“ sowohl eine nationale als 
auch eine sprachliche Bedeutung hat. Er kann sich gleichermaßen auf die Hermeneutik in China als auch auf die 
Hermeneutik auf Chinesisch beziehen. Zudem verwendet er den Begriff „Zhongwen“ ( 中文 ) anstelle von „Hanyu“ 
( 汉 语 ), da China ein multiethnischer Staat ist, in dem neben der chinesischen Sprache auch viele andere Sprachen 
gesprochen werden. Somit ist die Bezeichnung „Zhongwen“ inklusiver und berücksichtigt diese sprachliche Vielfalt 
besser.



· · 218 ··· · 218 ··

Fundus verwurzelt, sondern legt zugleich starken Wert auf Dialog und 

Offenheit. So kann sie kulturelle und gedankliche Traditionen besser 

miteinander verbinden und den Austausch sowie die Verschmelzung zwischen 

chinesischer und westlicher Philosophie fördern. Aus der Perspektive der 

internationalen Kommunikation und des interkulturellen Verständnisses 

besitzt die klassische Hermeneutik daher zweifellos größere Lebendigkeit und 

Entwicklungspotenziale.

Li Guozheng: Vielen Dank, Herr Professor Hong, für Ihre ausführlichen 

Ausführungen. Sie haben ausgehend von der praktischen Natur der 

Hermeneutik das Konzept der klassischen Hermeneutik skizziert und deren 

bedeutende Rolle im Zeitalter der Technik dargelegt. Ihre Darstellung zeichnet 

für uns einen klaren und tiefgründigen geistigen Weg nach. Zum Abschluss 

unseres Gesprächs: Welche Wünsche und Ratschläge möchten Sie besonders 

den jungen Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern mit auf den Weg geben?

Hong Handing:  Ich ermutige junge Wissenschaftlerinnen und 

Wissenschaftler stets dazu, auch wenn das akademische Umfeld nicht immer 

ideal ist, die reine Leidenschaft und Beharrlichkeit für die Wissenschaft 

niemals aufzugeben. Ich kenne viele junge Forschende, die zwar nicht an 

Spitzenuniversitäten tätig sind, aber durch ihre Begeisterung und ihren 

Durchhaltewillen bemerkenswerte Erfolge erzielt haben. Die Überlieferung der 

akademischen Tradition beruht letztlich genau auf diesem Geist.

Der Aufbau der Hermeneutik ist ein offenes und fortwährendes 

Unterfangen ohne festes Ende, sondern ein sich immer weiter entfaltender 

Dialog – ein Dialog mit den Klassikern, mit der westlichen Philosophie und 

mit unserer eigenen Zeit. Ihre Zukunft hängt maßgeblich vom Einsatz und der 

Kreativität eurer Generation ab.



·· 219 ···· 219 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen WissenssystemHong/Wang/Li 

Hong Handing, Researcher at the Beijing Academy of Social Sciences, holds an
 honorary doctorate from the University of Düsseldorf, Germany. He directed 

the Chinese translation of Gadamer’s 11-volume collected works, which was 

Wang Hongjian, Hundred Talents Program Researcher at the 

School of Philosophy, Zhejiang University, PhD in Philosophy from the 

published by the Commercial Press in 2024 .

University of Freiburg, Germany.

Li Guozheng, Lecturer at Shanxi Datong University.




