Hong Handing / Wang Hongjian / Li Guozheng

Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem
durch schopferische Auslegung.

Ein Gesprach mit Professor Hong Handing

Zusammenfassung: Im Gespriach mit Professor Hong Handing werden
die praktische Dimension der Hermeneutik als philosophische Haltung und
ihre Relevanz im Zeitalter der Kiinstlichen Intelligenz erdrtert. Hong betont
die hermeneutische Praxis als ontologische Wende und pléddiert fiir eine
,klassische Hermeneutik®, die sowohl in der eigenen Tradition verwurzelt
als auch offen fiir den globalen Dialog ist. Er analysiert die Grenzen KI-
gestiitzter Ubersetzung und unterstreicht die unersetzbare Rolle der praktischen
Weisheit (phronésis). AbschlieBend skizziert er eine Vision fiir einen pluralen
Universalismus durch echte Horizontverschmelzung zwischen chinesischer und
westlicher Philosophie.

Abstract: In the conversation with Professor Hong Handing, the practical
dimension of hermeneutics as a philosophical attitude and its relevance in
the age of artificial intelligence are discussed. Hong emphasizes hermeneutic
practice as an ontological turn and advocates for a “classical hermeneutics”
that is both rooted in its own tradition and open to global dialogue. He analyzes
the limitations of Al-assisted translation and highlights the irreplaceable role
of practical wisdom (phronésis). Finally, he outlines a vision for a pluralistic
universalism through genuine fusion of horizons between Chinese and Western
philosophy.

WE: XRS5 DR EER R R R E TR N S sk
B e B S HAEN TR e AR R o R BRI, 1R 2 B SRR IR T

+ 205 -



—MAFAE R ), B S REFLAR B B 4% G0 I A A BRI B« 2R
o A VN RER BRI PR RIIR, L SRR AN AT B A
P %, Al g i o2 i AR &, 28 2 on i )
58

Keywords: Hermeneutische Praxis, klassische Hermeneutik,

phrongésis, Kiinstliche Intelligenz, Horizontverschmelzung

Das Gesprdch fand am 29. Juni 2025 in Peking statt.
Wir danken Prof. Hong Handing herzlich fiir dieses Interview.

Li Guozheng: Sehr geehrter Herr Professor Hong, zundchst mdchte ich
Ihnen herzlich zur offiziellen Veroffentlichung der elfbdndigen
Gesammelten Werke von Hans-Georg Gadamer gratulieren, deren
Ubersetzung Sie geleitet haben. Dies ist zweifellos ein Meilenstein fiir die
hermeneutische Forschung in China. Als einer der bedeutendsten
Wegbereiter von Gadamers Denken im chinesischen Sprachraum sind Sie
zugleich ein Zeitzeuge und Mitgestalter der fast filinfzigjdhrigen
Entwicklung der Hermeneutik in China. Vor dem Hintergrund der
heutigen neuen Lage: Welche neuen Uberlegungen und Erfahrungen
haben Sie in Bezug auf die Entwicklung der Hermeneutik — insbesondere
in Bezug auf ihre zukiinftige Ausrichtung in China?

Hong Handing: Vielen Dank, ich freue mich ebenfalls sehr iiber
die Gelegenheit, mich mit der jiingeren Generation von Wissenschaftlern
auszutauschen. Die Ubersetzung dieser Werkausgabe ist in der Tat das Ergebnis
vieler Jahre harter Arbeit zahlreicher Beteiligter. Es ging dabei nicht nur um
die Ubertragung von Worten, sondern vor allem um eine geistige Anniherung.
Mein grofiter Wunsch ist es, durch dieses Projekt eine neue Generation junger
Wissenschaftler heranzubilden, die die klassischen Texte der westlichen
Philosophie wirklich in ihrer Tiefe verstehen konnen.

Die Frage, die Sie eben gestellt haben, ist von groBer Bedeutung — sie

beriihrt im Grunde genommen den Kern der hermeneutischen Entwicklung.

<206 -



Hong/Wang/Li Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem

Philosophie ist keineswegs leeres Gerede im Elfenbeinturm; sie muss
sich den grundlegenden Fragen der Zeit stellen. Philosophie ist zuallererst
eine praktische Tatigkeit — ein Philosophieren. In der heutigen Zeit stehen
wir einerseits vor der Herausforderung, die die Kiinstliche Intelligenz fiir
traditionelle Formen des Denkens und Erkennens bedeutet, und andererseits vor
der zunehmenden Marginalisierung der Geisteswissenschaften insgesamt. In
einem solchen Kontext miissen wir den Sinn und die Aufgabe der Hermeneutik
neu iiberdenken.

Seit wir vor fiiber zwanzig Jahren die Idee einer ,.chinesischen
Hermeneutik®™ vorgeschlagen haben und spdter die Mdoglichkeit einer
»klassischen Hermeneutik* in den Mittelpunkt riickten, ging es im Kern immer
um dieselbe Frage: Wie kann diese Lehre vom Verstehen im zeitgendssischen
chinesischen Kontext wurzeln und gedeihen? Wie kann sie auf unsere eigene
kulturelle Erfahrung antworten und wie kénnen wir eine Stimme entwickeln,
die wirklich die unsere ist?

Wang Hongjian: Sie haben soeben den Ausdruck ,,Philosophieren*
verwendet — das erinnert mich an die in den letzten Jahren gefiihrten
Diskussionen iiber die sogenannte ,,praktische Wende* (practical turn) der
Hermeneutik. In diesem Zusammenhang tauchen zwei Begriffe immer wieder
auf, die jedoch in der Anwendung leicht miteinander verwechselt werden:
Hermeneutic Practice und Practical Hermeneutics — also auf Deutsch etwa
,hermeneutische Praxis“ und ,,praktische Hermeneutik*. Wie beurteilen Sie das
Verhiltnis dieser beiden Konzepte?

Hong Handing: Diese Frage ist sehr gut gestellt und trifft tatsichlich den
Kern des Problems. Der Begrift Hermeneutic Practice, also ,,hermeneutische
Praxis®, ist vergleichsweise leichter zu verstehen. Er bezeichnet die
Anwendung der Hermeneutik als einer universellen Methodologie in konkreten
Bereichen wie der Ethik, der Rechtswissenschaft, der Asthetik oder auch der

Theologie. In dieser Richtung wird die Anwendbarkeit und der praktische

- 207 -



Nutzen der Hermeneutik fiir verschiedene Disziplinen betont. Sie erinnert uns
daran, dass wir nicht bei rein theoretischen Konstruktionen stehen bleiben
diirfen, sondern die konkrete Handhabung hermeneutischer Verfahren in realen
Problemkontexten ernst nehmen miissen.

Wenn wir jedoch auf Gadamers spétere Philosophie zuriickkommen,
insbesondere auf seine These, dass ,,Hermeneutik praktische Philosophie ist*,
dann verdndert sich die Perspektive grundlegend. Es geht hierbei nicht einfach
um eine Ausweitung des Anwendungsbereichs, sondern um eine ontologische
Wende — genau das ist, wie Sie richtig sagen, der Kern einer praktischen
Hermeneutik.

Auf dieser Ebene diirfen wir praktische Philosophie nicht langer als ein
objektives, von aullen betrachtbares Forschungsfeld verstehen. Sie beschreibt
nicht mehr blof soziales Handeln, sondern verlangt von uns, von unserer
eigenen Situation auszugehen und uns den uns unmittelbar betreffenden Fragen
zu stellen. In diesem Sinne ist das Verstehen selbst bereits eine Praxis — eine
Weise des In-der-Welt-Seins, eine Entfaltung unserer Existenzform.

Wir streben danach, Texte oder Geschichte zu verstehen, nicht um
vermeintlich ,,neutrales* Wissen zu erlangen, sondern um uns selbst in
den Dialog einzubringen — mit unseren Vorverstdndnissen und unseren
gegenwirtigen Herausforderungen. Dieser Vorgang ist keineswegs neutral oder
distanziert, sondern erfordert ein tiefes Mitvollziechen: Wir treten durch das
Gespréch in die Welt des Gegentibers ein, und zugleich lassen wir uns dabei
auf das Gegeniiber ein. So kommt es zur sogenannten Horizontverschmelzung
— einem Prozess, der nicht nur unser Weltverstindnis verdndert, sondern in
subtiler Weise auch uns selbst formt und verwandelt.

Das eigentliche Ziel des Verstehens liegt daher nicht in der Gewinnung
objektiver Wahrheit, sondern in der Ermoglichung eines sinnvolleren Lebens
und Handelns in der jeweiligen konkreten Situation. Das ist die wahre

Bedeutung der Hermeneutik als praktischer Philosophie.

<208 -



Hong/Wang/Li Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem

Li Guozheng: Sie haben davon gesprochen, dass Verstehen darauf abzielt,
besser handeln zu konnen — das erinnert mich an das aristotelische Konzept
der phronésis, der praktischen Weisheit. Gadamer scheint gerade durch die
Wiederbelebung dieses alten Begriffs eine Antwort auf die methodologischen
Irrwege des neuzeitlichen Szientismus geben zu wollen — oder gar einen
bewussten Widerstand dagegen zu formulieren?

Hong Handing: Ganz genau. Diese Denklinie durchzieht sowohl
Heideggers als auch Gadamers Philosophie und bildet einen zentralen
Angelpunkt ihrer Kritik an der neuzeitlichen Vernunft. Aristoteles unterscheidet
bekanntlich drei Formen des Wissens: epistémé (theoretisches Wissen), techné
(technisches Konnen oder Kunstfertigkeit) und phronésis (praktische Weisheit).
Theoretisches Wissen zielt auf allgemeingiiltige Wahrheiten, techné bezieht
sich auf reproduzierbare Herstellungsprozesse, wiahrend phronésis die Fahigkeit
meint, in konkreten, wechselhaften ethischen oder politischen Situationen
angemessen zu urteilen und zu handeln. Phronésis ist kein vollstindig
regelgeleitetes Handlungssystem — sie beruht auf Erfahrung, sittlicher Bildung
und situationsbezogener Einsicht. Bei Aristoteles ist sie stets mit dem Streben
nach einem ,,guten Leben* verkniipft.

Gadamer greift diesen Begriff der praktischen Weisheit auf, um das
hermeneutische Verstehen zu charakterisieren. Fiir ihn ist Verstehen keine durch
Methodologie vollstindig steuerbare Technik, sondern vielmehr eine Kunst
— also eine praxisorientierte, erfahrungsbasierte Form der Anwendung. Und
diese Anwendung ist bei ihm kein duBerlicher Schritt, der dem Verstehen erst
nachgeordnet ist, sondern ein immanenter Bestandteil des Verstehens selbst.

Ich habe an anderer Stelle zwischen Erkldren und Auslegen unterschieden,
um genau diesen Unterschied deutlich zu machen: Erkidren ist die methodisch
disziplinierte Technik, wihrend Auslegen die wirklich anwendungsbezogene,
praktische Dimension des Verstehens repriasentiert. In Anlehnung an

Marx konnte man sagen: Die Philosophen haben die Welt nur verschieden

+ 209 -



interpretiert — es kommt aber darauf an, sie zu verdndern.

Gadamers Riickgriff auf die phronésis zielt also im Kern darauf, die
Hermeneutik aus der Illusion einer ,,einzig richtigen Methode* zu befreien —
hin zu einem urspriinglichen Verstindnis des Verstehens als Lebenspraxis. Und
genau in dieser Praxis zeigt das Verstehen seine grundlegende Offenheit, seine
Risikobehaftetheit, aber eben auch sein kreatives Potenzial.

Wang Hongjian: Dies fiihrt uns zu einer durchaus bemerkenswerten
Frage. In der Regel betrachten wir die Geschichte der Hermeneutik als eine
Geschichte des stindigen ,,Uberschreitens*: vom besonderen zum allgemeinen
Verstdndnis, vom methodologischen zum ontologischen Zugang — als ob ihre
Entwicklung immer darauf abziele, frithere Rahmen zu durchbrechen und ein
hoheres Mal3 an philosophischem Selbstbewusstsein zu erreichen. Andererseits
aber scheint Gadamer — etwa durch die Wiederaufnahme des aristotelischen
Begriffs der phronésis — gerade eine Riickkehr zu den Denkressourcen
der Antike zu betonen. Wie beurteilen Sie vor diesem Hintergrund die
Entwicklungsgeschichte der Hermeneutik: Ist sie eher eine Bewegung des
Uberschreitens oder des Zuriickkehrens?

Hong Handing: Das ist eine sehr tiefgriindige Frage. In einem Artikel,
den ich im vergangenen Jahr verdffentlicht habe,' habe ich mich ebenfalls
ausfiihrlich mit diesem Thema auseinandergesetzt. Meiner Ansicht nach
verlduft die Entwicklung der Hermeneutik nicht geradlinig, sondern gleicht
vielmehr einer spiralformigen Aufwértsbewegung. Bei jeder ,,Riickkehr wird
eine Uberwindung vollzogen, bei jedem ,,Voranschreiten* wird die Tradition
neu aktiviert und erhilt gegenwértige Relevanz.

Das ,,Zuriickkehren® ist dabei keineswegs konservativ oder
rickwéartsgewandt, sondern ein philosophisch strategischer Riickschritt —

mit dem Ziel, eine tiefere Grundlage des Verstehens zu erreichen. Diese

1 Hong Handing: ,,Auslegung und Erkldrung — Eine begriffsgeschichtliche Studie®, Philosophische Forschung, 2024,
Nr. 10.

+ 210 -



Hong/Wang/Li Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem
,,Rickkehr* dient dazu, Ressourcen in der Tradition zu entdecken und
Moglichkeiten in den Klassikern neu zu erschlieBen, nicht aber darin
steckenzubleiben oder vergangene Muster blol zu imitieren. Kurz gesagt: Die
Geschichte der Hermeneutik ist niemals eine entweder-oder-Entscheidung
zwischen ,,Uberschreiten” und ,,Zuriickkehren®, sondern ein kontinuierlicher
voranschreitender dialektischer Prozess zwischen beiden Bewegungen.

Wang Hongjian: Wenn Sie iiber ,,praktische Weisheit* sprechen,
erwihnen Sie erneut das Konzept der Anwendung. Ich habe bemerkt, dass Sie
kiirzlich gemeinsam mit Gao Yuhan Gadamers Seminar zur philosophischen
Hermeneutik ins Chinesische iibersetzt haben. In diesem Werk hat Gadamer
explizit seine Uberlegungen zur ,,Anwendung* aufgenommen und darauf
hingewiesen, dass dieses Kapitel in Wahrheit und Methode als das umstrittenste
gilt.

Offensichtlich unterscheidet sich die ,,Anwendung* in hermeneutischem
Sinne wesentlich von der gebrduchlichen Bedeutung des Begriffs. Es
geht nicht darum, eine vorgegebene Theorie mechanisch auf ein Objekt
anzuwenden, sondern darum, dass die Praxis in hohem Malle die Entstehung
und Entwicklung der Theorie selbst konstituiert und bestimmt. Wenn wir also
von ,.hermeneutischer Praxis® sprechen, heifit das nicht, dass die Theorie die
Praxis leitet, sondern vielmehr, dass die Praxis eine stindige Erneuerung der
Theorie fordert. Dies bedeutet zugleich, dass wir immer wieder in konkrete
praktische Situationen zuriickkehren miissen, um die grundlegenden Fragen der
Hermeneutik neu zu verstehen.

Hong Handing: Thre Ausfiihrung ist sehr treffend. Hermeneutik ist im
Kern eine zukunftsgerichtete philosophische Denkweise. Jede neue Situation,
der wir begegnen — sei es technologische Entwicklung, gesellschaftlicher
Wandel oder eine Krise der Geisteswissenschaften — zwingt uns, die Struktur
des Verstehens, die Stellung der Tradition und die Moglichkeiten des ,,Dialogs*

neu zu uberdenken.

- 211 -



Mit anderen Worten: Hermeneutik ist kein abgeschlossenes
theoretisches System, sondern eine offene, sich stindig selbst erneuernde
Form des Verstehens. In diesem Prozess ist es die Praxis, die die Theorie
vorantreibt. Deshalb diirfen wir Anwendung nicht als bloBen Anhdngsel der
Theorie betrachten, sondern als einen inneren Bestandteil des Verstehens
— eine philosophische Haltung, die sich der Gegenwart zuwendet und auf
Herausforderungen antwortet. Die Riickkehr zur Praxis bedeutet nicht, die
Theorie aufzugeben, sondern ihr neues Leben einzuhauchen, damit sie in einer
sich wandelnden Realitit offen, kritisch und kreativ bleibt.

Li Guozheng: In Anschluss an die zuvor diskutierten Fragen zur
»~Anwendung* und Praxis mdchte ich ein besonders aktuelles Thema
ansprechen: die Herausforderungen, die moderne Technik fiir die Hermeneutik
mit sich bringt. Die rasante Entwicklung der Kiinstlichen Intelligenz
(KI), insbesondere im Bereich der Ubersetzung, fiihrt dazu, dass viele
Wissenschaftler bereits sagen, dass sie ,,mit der KI nicht mehr mithalten*
konnen. Bedeutet dies, dass das Ubersetzen — eine der typischen praktischen
Formen der Hermeneutik — letztlich von der Technik ersetzt werden wird?

Hong Handing: Das ist ein Problem, das ich jlingst selbst hautnah
erfahren habe. Ich habe KI-Systeme angewiesen, einige philosophische Texte
zu iubersetzen, die nicht nur Deutsch, sondern auch Latein, Italienisch und
weitere Sprachen enthielten. Tatsdchlich zeigt die KI bei der Bearbeitung
mehrsprachiger Texte und der Recherche eine beeindruckende Effizienz, ihr
Datenvolumen iibersteigt bei weitem das menschliche Gehirn. Man kann sich
vorstellen, dass dadurch eine gewisse Abhidngigkeit entstehen konnte: ,,Da es
KI-Ubersetzungen gibt, muss ich keine Fremdsprachen mehr lernen* — die
Technik scheint also gewisse menschliche Funktionen ,,ersetzen® zu konnen.

Das Problem ist jedoch, dass die von ihr ,,ibersetzten* Inhalte einer
tieferen Priifung nicht standhalten. Sie bearbeitet die Oberfliche der Sprache,

nicht die tiefere Bedeutung. KI basiert auf Algorithmen und Mustererkennung

+ 212 -



Hong/Wang/Li Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem
groBBer Datenmengen, sie besitzt keinen Geist und kein Denken. Wie Sie
zuvor das Konzept der praktischen Weisheit erwidhnt haben, liegt der Kern
des Ubersetzens nicht in technischer Ausfiihrung, sondern in der Fihigkeit
zu Verstehen und Urteilen — in einem tiefgehenden Dialog des Ubersetzers
mit dem Text, basierend auf seiner Personlichkeit, Geschichte, Kultur und
Lebenserfahrung.

Verstehen bedeutet, dass man im Dialog mit dem Text eine Art sinnliche
Erschiitterung und Transformation erlebt; es bedeutet, dass das eigene
Denken beriihrt und umgestaltet wird. KI kann Sprachstile imitieren und
Wortbeziehungen wiedergeben, aber sie kann keinen echten Gedankensprung
vollziehen — diese kreative Uberbriickung von einem Begriff zum anderen ist
fir Technik unerreichbar. Deshalb betone ich immer wieder, dass KI zwar ein
michtiges Hilfsmittel sein kann, aber niemals die Stellung des Menschen als
verstehendes Subjekt ersetzen kann.

Wang Hongjian: Ja, ich sehe das genauso. Auch wenn die maschinelle
Ubersetzung durch Kiinstliche Intelligenz auf technischer Ebene beachtliche
Fortschritte gemacht hat, bleibt ihr Fokus doch auf der sprachlichen
Oberflichenvermittlung zwischen verschiedenen Sprachen beschrinkt. Was sie
ausblendet, ist die gemeinsame Grundlage, die iiber die Sprache hinausreicht —
nidmlich die Dimension des Transzendenten.

Die Ubersetzung zwischen zwei Sprachen ist nicht einfach nur eine
Verbindung zweier sprachlicher Systeme, sondern ein Dialog zwischen zwei
Kulturen, zwei historischen Erfahrungsrdumen — eine jeweils unterschiedliche
Antwort auf eine gemeinsame Wahrheit oder auf das Transzendente. Ohne
ein Bewusstsein fiir diese transzendente Bedeutungsebene kann keine echte
philosophische Ubersetzung gelingen. In diesem Sinne mangelt es der KI, so
sehr sie dem Menschen in der sprachlichen Technik vielleicht iiberlegen ist,
dennoch an praktischer Weisheit — an jener Einsicht in das Transzendente, die

fiir jede tiefere Verstdndigung unabdingbar ist.

+ 213 -



Li Guozheng: Die Herausforderung durch Kiinstliche Intelligenz
ist letztlich nur ein Symptom eines umfassenderen gesellschaftlichen
Wandels. Derzeit ldsst sich allgemein eine Tendenz beobachten, der
zufolge die Naturwissenschaften stark bevorzugt werden, wihrend die
Geisteswissenschaften zunehmend an Bedeutung verlieren. Der Raum fiir
humanistische Disziplinen wird kontinuierlich eingeschriankt, und es herrscht
eine Atmosphire des generellen Vertrauensverlusts. Diese Lage erinnert an den
historischen Kontext, in dem Dilthey das Konzept der ,,Geisteswissenschaften®
formulierte — als Gegenbewegung zur Vorherrschaft der Naturwissenschaften.
Wie schitzen Sie in der heutigen Situation die Bedeutung einer Riickbesinnung
auf das Konzept der ,,Geisteswissenschaften* ein?

Hong Handing: Es ist duflerst notwendig. Wir kénnen nicht leugnen,
dass die Kiinstliche Intelligenz und verwandte Technologien einen enormen
Impuls fiir die gesellschaftliche Entwicklung gegeben und unsere Produktions-
wie Lebensweise tiefgreifend verdndert haben. Doch geistige Freiheit ergibt
sich daraus keineswegs automatisch. Unser geistiges Leben ist nach wie vor
in hohem Maf3e von materiellen Bedingungen abhingig — ja, es wird oft sogar
von der Logik der Technik bestimmt —, ohne dass wir notwendigerweise echte
Freiheit erlangen.

So fortgeschritten die Technologie auch sein mag, so wohlhabend die
materielle Welt auch erscheint — all dies bedeutet nicht automatisch geistige
Autonomie oder innere Freiheit. Gerade an dieser Stelle wird der unverzichtbare
Wert der Hermeneutik und der Geisteswissenschaften deutlich. Unser Interesse
gilt jenen Dimensionen, die sich nicht quantifizieren oder digitalisieren lassen:
Sinn, Wert, Geschichte und die geistige Welt des Menschen. In einer Zeit, in der
alles zur Quantifizierung und Technisierung tendiert, beharrt die Hermeneutik
auf der irreduziblen Komplexitit und Tiefe menschlicher Existenz — und bietet
uns damit eine einzigartige Denkweise sowie philosophische Ressourcen, um

das Selbstvertrauen des Geistes zu bewahren.

©214 -



Hong/Wang/Li Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem

Li Guozheng: Angesichts der globalen technischen Herausforderungen
und der humanistischen Krise — welche besonderen Stdrken sehen Sie in der
klassischen Hermeneutik, und welche Verantwortung sollte sie Threr Meinung
nach heute iibernehmen? Besonders interessiert mich dabei auch: Welche tiefere
Bedeutung konnte sie im Hinblick auf die Forderung eines zivilisatorischen
Dialogs zwischen uns und der westlichen Hermeneutik entfalten?

Hong Handing: Die besondere Stirke der klassischen Hermeneutik liegt
gerade in ihrer Verortung im Zwischen. Sie ist tief in der eigenen kulturellen
Tradition verwurzelt und zugleich vollstindig offen gegeniiber der Welt.
Einerseits verfiigt die chinesische exegetische Tradition iiber einen reichen
Schatz praktischer Weisheit — ein unschitzbares geistiges Erbe. Andererseits
muss die klassische Hermeneutik iiber das Lokale hinausgehen und die
Spannungen zwischen Tradition und Moderne, zwischen dem Besonderen und
dem Universellen verantwortungsvoll austragen.

Ich habe einmal vorgeschlagen, dass das Prinzip der ,,Harmonie in der
Verschiedenheit“ ( A1 [fj 4~ [] ) drei Ebenen umfasst: Die erste Ebene ist die der
gegenseitigen Nichteinmischung — das entspricht einem kulturellen Relativismus.
Die zweite Ebene ist die der komplementdren Lernprozesse, wie Gadamer es mit
dem Begriff der ,,Horizontverschmelzung* beschreibt: ein Dialog, in dem die
Kulturen ihre je eigene Besonderheit bewahren, sich aber gegenseitig bereichern
und inspirieren. Das stellt zweifellos einen Fortschritt im kulturellen Austausch
dar — doch es ist nicht das letzte Ziel. Die dritte und hochste Ebene besteht
darin, dass in der Tiefe des Dialogs ein neues Gemeinsames entsteht — eine
Form des ,,pluralen Universalismus®. Eine solche Universalitit darf jedoch
nicht mehr hegemonial, nicht mehr eurozentrisch gedacht werden, sondern
muss sich in den konkreten Praktiken unterschiedlicher Kulturen realisieren
und bewéhren.

Gerade hierin liegt der origindre Beitrag der klassischen Hermeneutik

zum globalen Denken: In der schopferischen Spannung mit dem Anderen neue

<215



philosophische Formen zu bilden, die sowohl aus China hervorgehen als auch
fir die Welt relevant sind. Das ist nicht nur unsere Verantwortung, sondern
auch unsere Hoffnung fiir die Zukunft.

Li Guozheng: In den letzten Jahren hat sich in der akademischen Welt der
Begriff der ,,chinesischsprachigen Philosophie* ( 7 i ¥ 2% ) etabliert, und es
gibt sogar Stimmen, die von einer ,,chinesischsprachigen Hermeneutik* ( ¥} 1&
22 ) sprechen. Wie stehen Sie zu dieser Entwicklung?

Hong Handing: Ich stehe diesem Begriff eher mit Vorsicht, ja sogar
mit Skepsis gegeniiber. Zunédchst einmal ldsst sich die Bezeichnung
»chinesischsprachige Philosophie® leicht mit der westlichen ,,Sinologie®
verwechseln. Wissen Sie, welche Stellung die Sinologie im internationalen
Wissenschaftssystem einnimmt? In Lidndern wie Deutschland oder
den USA wird die Sinologie nicht als Teil der Philosophie angesehen
— Philosophieprofessoren begegnen ihr hdufig mit einem gewissen
Uberlegenheitsgefiihl oder gar mit Geringschitzung. Doch wir betreiben
Philosophie, nicht Sinologie. Diese fachliche Verortung muss absolut klar sein,
andernfalls verwischen sich die disziplindren Grenzen, was der akademischen
Ernsthaftigkeit schadet.

Zweitens: China ist ein multiethnischer Staat mit einer Vielzahl
kultureller und philosophischer Traditionen. Es ist offensichtlich unzureichend,
all diese Vielfalt unter dem Begriff ,,chinesischsprachige Philosophie*
zusammenzufassen. Eine bloBe Sprachgrenze darf nicht zum Malstab fiir die
Zugehorigkeit zu einem philosophischen System werden. Die Tiefe und Weite
der Philosophie iiberschreiten bei weitem den Rahmen einer einzelnen Sprache.

Noch grundsétzlicher ist die Frage, ob man unter ,,chinesischsprachiger
Philosophie* auch das Studium westlicher Philosophie auf Chinesisch fassen
will — was manche tatsdchlich befiirworten. Doch wenn man dieser Logik
folgt: Sollen wir dann etwa die Arbeiten deutscher Gelehrter zur chinesischen

Philosophie als ,,deutschsprachige Philosophie* bezeichnen? Das ist begrifflich

+ 216 -



Hong/Wang/Li Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem
nicht haltbar. Philosophie ist nicht einfach an eine Sprache gebunden, sondern
an Systeme des Denkens und Traditionszusammenhénge.

Wang Hongjian: Der entscheidende Unterschied zwischen einer
»chinesischsprachigen Hermeneutik* und einer ,,chinesischen Hermeneutik*
liegt meines Erachtens darin, dass erstere die zentrale Rolle der Sprache
betont — und genau das ist ja auch das Kernanliegen der Hermeneutik.
Sprache ist nicht blofl ein Medium der Kommunikation, sondern der Ort,
an dem Denken entsteht und Verstehen moglich wird. Wenn wir von einer
»chinesischsprachigen Hermeneutik* sprechen, dann geht es letztlich darum,
die Eigenart der chinesischen Sprache als Ausgangspunkt zu nehmen, um
Formen des Verstehens und Interpretierens zu reflektieren. Das steht ganz im
Einklang mit dem hermeneutischen Interesse an der Sprachlichkeit unseres
Weltbezugs. Was halten Sie von diesem Ansatz?

Hong Handing: In diesem Kontext kdnnen wir von ,,chinesischer
Hermeneutik™ ( 9134 %2% )* sprechen, ohne unbedingt ,.chinesischsprachige
Hermeneutik* zu sagen. So wie die deutsche Philosophie sowohl als
»Philosophie in Deutschland* als auch als ,,Philosophie auf Deutsch* iibersetzt
werden kann, ldsst sich the Chinese philosophy ebenso als ,,Philosophie in
China“ oder ,,Philosophie auf Chinesisch* verstehen. ,,Philosophie auf Chinesisch*
(HP 322 ) spiegelt tatsdchlich das aktive Bemiihen zeitgendssischer chinesischer
Gelehrter wider, philosophische Konzepte zu entwickeln, wobei die sprachlichen
Besonderheiten und kulturellen Kontexte tiefgehend beriicksichtigt werden.

Im Vergleich dazu halte ich jedoch den Begriff der ,,klassischen

Hermeneutik* fiir inklusiver. Diese ist nicht nur in einem reichen traditionellen

2 Professor Hong Handing meint damit, dass der Begriff ,,chinesische Hermeneutik* sowohl eine nationale als
auch eine sprachliche Bedeutung hat. Er kann sich gleichermaBlen auf die Hermeneutik in China als auch auf die
Hermeneutik auf Chinesisch beziehen. Zudem verwendet er den Begriff ,,Zhongwen* ( # 3 ) anstelle von ,,Hanyu *
(L i), da China ein multiethnischer Staat ist, in dem neben der chinesischen Sprache auch viele andere Sprachen
gesprochen werden. Somit ist die Bezeichnung ,,Zhongwen * inklusiver und beriicksichtigt diese sprachliche Vielfalt

besser.

<217 -



Fundus verwurzelt, sondern legt zugleich starken Wert auf Dialog und
Offenheit. So kann sie kulturelle und gedankliche Traditionen besser
miteinander verbinden und den Austausch sowie die Verschmelzung zwischen
chinesischer und westlicher Philosophie fordern. Aus der Perspektive der
internationalen Kommunikation und des interkulturellen Verstindnisses
besitzt die klassische Hermeneutik daher zweifellos groflere Lebendigkeit und
Entwicklungspotenziale.

Li Guozheng: Vielen Dank, Herr Professor Hong, fiir Thre ausfiihrlichen
Ausfithrungen. Sie haben ausgehend von der praktischen Natur der
Hermeneutik das Konzept der klassischen Hermeneutik skizziert und deren
bedeutende Rolle im Zeitalter der Technik dargelegt. Thre Darstellung zeichnet
fiir uns einen klaren und tiefgriindigen geistigen Weg nach. Zum Abschluss
unseres Gespriachs: Welche Wiinsche und Ratschlige mdchten Sie besonders
den jungen Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern mit auf den Weg geben?

Hong Handing: Ich ermutige junge Wissenschaftlerinnen und
Wissenschaftler stets dazu, auch wenn das akademische Umfeld nicht immer
ideal ist, die reine Leidenschaft und Beharrlichkeit fiir die Wissenschaft
niemals aufzugeben. Ich kenne viele junge Forschende, die zwar nicht an
Spitzenuniversitdten tdtig sind, aber durch ihre Begeisterung und ihren
Durchhaltewillen bemerkenswerte Erfolge erzielt haben. Die Uberlieferung der
akademischen Tradition beruht letztlich genau auf diesem Geist.

Der Aufbau der Hermeneutik ist ein offenes und fortwédhrendes
Unterfangen ohne festes Ende, sondern ein sich immer weiter entfaltender
Dialog — ein Dialog mit den Klassikern, mit der westlichen Philosophie und
mit unserer eigenen Zeit. Ihre Zukunft hingt maf3geblich vom Einsatz und der

Kreativitit eurer Generation ab.

<218 -



Hong/Wang/Li Auf dem Weg zu einem eigenstindigen Wissenssystem
Hong Handing, Researcher at the Beijing Academy of Social Sciences, holds an
honorary doctorate from the University of Diisseldorf, Germany. He directed
the Chinese translation of Gadamer's 11-volume collected works, which was

published by the Commercial Press in 2024.
Wang Hongjian, Hundred Talents Program Researcher at the
School of Philosophy, Zhejiang University, PhD in Philosophy from the

University of Freiburg, Germany.

Li Guozheng, Lecturer at Shanxi Datong University.

+ 219





