
·· 237 ··

Ma Xiaohu

Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις:
Eine vergleichende Betrachtung von Marx’ Kapital 

und Heideggers Sein und Zeit

Zusammenfassung: Der vorliegende Text schlägt einen Perspektivenwechsel 

vor von der Praxis zur δύναμις, um vor diesem Hintergrund Marx’ Das Kapital 

und Heideggers Sein und Zeit zu vergleichen. Es wird argumentiert, dass 

Heideggers Begriff des „Umgangs“ zwar die ursprüngliche Mensch-Ding-

Beziehung im handwerklichen Zuhandenen zutreffend beschreibt, seine 

Potentialitätsphilosophie – das „Dasein als Seinkönnen“ – jedoch abstrakt und 

unkonkret bleibt. Demgegenüber konkretisiert Marx den Potentialitätsbegriff 

durch die Kategorie des „Arbeitsvermögens“. Er legt dar, wie die 

kapitalistische Produktionsweise dieses Arbeitsvermögen nicht etwa erhält und 

entfaltet, sondern systematisch zerstört. Damit erweist sich Marx’ Analyse der 

Bedingungen der Aktualisierung bzw. Zerstörung des Arbeitsvermögens als 

wesentlich konkreter und tiefgreifender als die Konzeption des Seinkönnens 

bei Heidegger.

Abstract: The present text proposes a shift in perspective from praxis 

to δύναμις (dynamis) in order to compare Marx’s Capital and Heidegger’s 

Being and Time against this background. It argues that Heidegger’s concept 

of “Umgang” (dealings or handling) accurately describes the primordial 

human-thing relation within the context of ready-to-hand craft activity, yet his 

philosophy of potentiality – “Dasein as being-possible” (Seinkönnen) – remains 

abstract and lacking concreteness. In contrast, Marx concretizes the concept 

of potentiality through the category of “labour-power” (Arbeitsvermögen). 



·· 238 ···· 238 ··

He demonstrates how the capitalist mode of production does not preserve and 

unfold this labour-power, but systematically destroys it. Consequently, Marx’s 

analysis of the conditions for the actualization or destruction of labour-power 

proves to be far more concrete and profound than Heidegger’s conception of 

being-possible (Seinkönnen).

Keywords: Heidegger, Marx, Vermögen, 

摘 要：本文通过从“实践”到“潜能”(dynamis) 的视角转换，对

马克思的《资本论》与海德格尔的《存在与时间》进行了互文性解读。

文章指出，海德格尔的“交道”概念虽在手工业时代背景下描述了人与

物的原初关系，但其“此在即是能存在”的潜能哲学仍具抽象性。与之

相对，马克思通过“劳动潜能”这一范畴将潜能概念具体化了。他深刻

揭示了资本主义生产方式如何系统性地阻碍劳动潜能的保存与实现，反

而导致其萎缩与消亡。因此，马克思对劳动能力（Arbeitsvermögen）实现

或毁灭条件的分析，相比海德格尔“此在作为能存在”的观念，要更为

具体和深刻。

Arbeitsvermögen, Praxis 

Es fällt uns leicht, die „Praxis“ in Sein und Zeit zu verstehen: Heidegger 

verweist in § 15 ausdrücklich auf den griechischen Begriff πρᾶξις und 

transformiert ihn zu „Umgang“. Obwohl Heidegger den „Umgang“ als die 

ursprüngliche Beziehung zwischen Mensch und Zeug versteht, möchte er sich 

innerhalb des dualistischen Rahmens von Praxis und Theorie gerade nicht 

darauf festlegen, zwischen beiden eine Rangordnung zu etablieren. Vielmehr 

umfasst Heideggers „Umgang“ von Anfang an alle drei aristotelischen 

Tätigkeiten – also ποίησις (Herstellen), πρᾶξις (Handeln) und θεωρία 

(Betrachten); jede von ihnen kann als „Umgang“ gelten.

In diesem Zusammenhang weist Chen Jiaying darauf hin, dass Heideggers 

Auffassung darin besteht, dass jede Aktivität (im aristotelischen Sinne der 

drei Arten) sowohl einen kognitiven als auch einen operationalen Anteil 



·· 239 ···· 239 ··

Ma Xiaohu	 Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις

enthält.1 Damit ist diese Einsicht geeignet, eine bestimmte Debatte über Praxis 

zu beenden – nämlich die Frage, ob entweder die Theorie oder die Praxis 

priorisiert wird. Darüber hinaus ist bekannt, dass Sein und Zeit aus Heideggers 

Aristoteles-Interpretationen in seinen Vorlesungsmanuskripten hervorgegangen 

ist, wobei dem Manuskript des Wintersemesters 1924– 25 zu Aristoteles (GA 

19) besondere Aufmerksamkeit beigemessen wird. Trotzdem weisen Nie Minli

und Yu Zhenhua in ihren Arbeiten darauf hin, dass die aristotelische Dreiteilung

an zentralen Stellen nicht haltbar ist: beispielsweise hat ποίησις (Herstellen)

einen externen Zweck, während πρᾶξις (Handeln) einen internen Zweck

besitzt. 2 Ferner habe ich in einigen Artikeln dargelegt, dass sich zwar τέχνη

(Technik), φρόνησις (praktische Weisheit) und σοφία (theoretische Weisheit)

begrifflich unterscheiden, für den Menschen in der Realität jedoch der ideale

Zustand darin besteht, über alle drei Vermögen zu verfügen.3

Insofern scheint mir, dass die Diskussionen zur „Praxis“ – also die 

von Heidegger eröffnete und von Arendt sowie Gadamer weitergeführte 

zeitgenössische Wiederbelebung der aristotelischen Praxisphilosophie – 

im chinesischen akademischen Raum der letzten zehn Jahre bereits ein 

beachtliches Ausmaß erreicht haben, auch wenn die Möglichkeit vertiefter 

Forschung selbstverständlich offenbleibt. In meiner Lektüre und Reflexion 

der letzten beiden Jahre bin ich jedoch zu einer vorläufig vielleicht noch 

ungewöhnlichen Einsicht gelangt: Heidegger zufolge kennzeichnet der Umgang 

die ursprüngliche Beziehung zwischen Mensch und Ding. Das ist zwar richtig, 

gilt jedoch nur unter einer bestimmten historischen Bedingung – nämlich der 

1  Vgl. Chen Jiaying ( 陈嘉映 ): „Praxis/Besorgen und Theorie“ (《实践 / 操劳与理论》), in: Journal of Tongji-
Universität, 2014, Heft 1, S. 15–23.

2  Vgl. Nie Minli ( 聂敏里 ): „Ein aristotelisches Dogma der Handlungseinteilung“ (《亚里士多德关于人类行动

划分的一个教条》), in：Moral und Zivilisation, 2022，Heft 5, S. 130–147; vgl. Yu Zhenhua ( 郁振华 ): „Über drei 
Arten von Weisheit“ (《论三种智慧》), in: Journal der Ostchina-Normaluniversität, 2020, Heft 5, S. 53–67.

3  Vgl. z. B. Ma Xiaohu ( 马小虎 ): „‚Wissenschaft um der Wissenschaft willen‘ im Zeitalter der Massen“ (《大众时

代的 “ 为学术而学术 ”》), in: Zeitung für Sozialwissenschaften, 27. Sept. 2021.



·· 240 ···· 240 ··

des handwerklichen Zeitalters. Genau hier setzt Marx an. Auch Das Kapital 

betont die dem menschlichen „Arbeiten“ im Vergleich zu tierischen Instinkten 

eigene Überlegenheit. Arbeit ist indes nicht per se etwas Gutes nach dem 

Motto „je mehr, desto besser“. Unter den Bedingungen der Manufaktur und 

der maschinellen Großindustrie, das heißt innerhalb der kapitalistischen 

Produktionsweise, bedeutet übermäßige Arbeit vielmehr die physische und 

psychische Zerstörung der Arbeiter und stellt keineswegs eine ursprüngliche 

Beziehung des Menschen zu den Dingen dar.

In § 15 von Sein und Zeit heißt es: „Je weniger das Hammerding nur 

begafft wird, je zugreifender es gebraucht wird, um so ursprünglicher wird 

das Verhältnis zu ihm.“ 4 Jedoch erwähnt Heidegger später die „einfachen 

handwerklichen Zustände“ 5, was darauf hindeutet, dass er sich der 

Anwendungsgrenzen des in diesem Paragraphen postulierten „Vorrangs 

des Umgangs“ durchaus bewusst war. Im Kapital wird Adam Smith zitiert: 

„Ein Mensch, der sein ganzes Leben in der Verrichtung weniger einfacher 

Operationen verausgabt ... hat keine Gelegenheit seinen Verstand zu üben ... 

Er wird im Allgemeinen so stupid und unwissend, wie es für eine menschliche 

Kreatur möglich ist.“6 Für Marx wurde die „Gesamtarbeit“ der Handwerkszeit 

durch die „gesellschaftliche Kombinationsarbeit“ der Manufaktur und 

maschinellen Großproduktion ersetzt; Teilarbeit führt zum Niedergang der 

„Arbeitsvermögen“ der Arbeiter.

Marx definiert „Arbeitsvermögen“ im Kapitel „Kauf und Verkauf der 

Arbeitskraft“ folgendermaßen: „Unter Arbeitskraft oder Arbeitsvermögen 

verstehen wir den Inbegriff der physischen und geistigen Fähigkeiten, die in der 

Leiblichkeit, der lebendigen Persönlichkeit eines Menschen existieren und die 

4  Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1967, S. 69.

5  Ebd., S. 70.

6  Karl Marx, Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie. Erster Band Hamburg 1867 (MEGA2 II.5), Berlin: Dietz 
Verlag 1983, S. 295.



·· 241 ···· 241 ··

Ma Xiaohu	 Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις

er in Bewegung setzt, so oft er Gebrauchswerte irgendeiner Art produziert.“ 7 

Diese Definition bezieht sich tatsächlich auf drei Grundbegriffe: Arbeitskraft 

(AK), Arbeitsvermögen (AV) und Arbeitsfähigkeit (AF). Forschungen8 zufolge 

verwendeten die Manuskripte zum Kapital (wie das 1857– 58er Manuskript) 

hauptsächlich „Arbeitsvermgen“, seltener „Arbeitskraft“, und gelegentlich 

„Arbeitsfähigkeit“. In der Erstausgabe des Kapitals von 1867 wurde jedoch 

primär „Arbeitskraft“ (AK) verwendet. Die Definition selbst zeigt jedoch, 

dass Marx „Arbeitskraft“ (AK) und „Arbeitsvermgen“ (AV) als Synonyme 

behandelte.

Wir wissen, dass der Begriff der „Potenz“ bzw. δύναμις erstmals systematisch 

bei Aristoteles beschrieben wurde: Jede τέχνη (Kunst/Fertigkeit) ist ein wirkendes 

Vermögen; das bloße Besitzen eines Vermögens bedeutet noch nicht, dass es 

jederzeit und überall verwirklicht wird. In der deutschsprachigen Forschung werden 

üblicherweise Begriffe wie „Vermgen“ und „Kraft“ verwendet, um Aristoteles’ 

Potentialitätsbegriff zu übersetzen. Marx prägte im Prozess der Abfassung des 

Kapitals durch die Vorsilbe „Arbeits-“ die Begriffe „Arbeitsvermgen“ und 

„Arbeitskraft“. Chinesische Übersetzer des Kapitals übersetzen „Arbeitsvermögen“ 

mit 劳动能 und „Arbeitskraft“ mit 劳动力 . Gemäß der philosophischen 

Tradition können beide Begriffe als „arbeitsbezogenes Vermögen“ verstanden 

werden. Der Begriff „Arbeitskraft“ (AK) wird oft fälschlich mit der Person des 

Arbeiters oder der Arbeiterklasse gleichgesetzt und verliert so seine eigentliche 

Bedeutung als „Fähigkeit zu arbeiten“. „Arbeitsfähigkeit“ (AF) hingegen kann 

fälschlicherweise den Eindruck erwecken, dass seine Verwirklichung stets und 

überall möglich sei, sobald man es besitzt.

Im Mittelpunkt der folgenden Erläuterung steht die grundlegende Einsicht 

7  Ebd., S. 120.

8  Vgl. Xu Yang ( 徐 洋 ), „Über die Hauptinhalte und den akademischen Wert des zweiten Teils der historisch-
kritischen Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA2)“ (《试论 < 马克思恩格斯全集 > 历史考证版（MEGA2）第二

部分的主要内容和学术价值》), in: Marxismus und Wirklichkeit, 2013, Heft 5, S. 64–78.



·· 242 ···· 242 ··

von Marx‘ Kapital: Das Arbeitspotenzial kann unter bestimmten Bedingungen 

verwirklicht werden, unter anderen Bedingungen kann es schrumpfen oder 

sogar zugrunde gehen. Diese Eigenschaft können wir als die Dualität von 

Verwirklichung und Latenz des Arbeitspotenzials bezeichnen. Es ist leicht 

zu erkennen, dass Aristoteles, Heidegger und Agamben diese Dualität der 

Potentialität bereits erwähnt haben, wenn auch in gewissem Sinne nicht in 

derselben Tiefe wie Marx; die drei Philosophen der Potentialitätsphilosophie 

betonen, dass jemand, der ein Potenzial besitzt, dieses nicht notwendigerweise 

jederzeit und überall aktualisiert; er kann durchaus ein Potenzial besitzen, ohne 

es auszuüben. Marx weist ebenfalls darauf hin, dass „Arbeitspotenzial“ nicht 

gleichbedeutend mit „Arbeit“ ist, vielmehr ist Letztere die Verwirklichung von 

Ersterem. Marx’ Tiefgründigkeit und Konkretheit bestehen jedoch darin, dass 

er nicht nur auf diese abstrakte Dualität von Verwirklichung und Latenz des 

Arbeitspotenzials hinweist, sondern eine spezifischere unter kapitalistischen 

Bedingungen herausarbeitet, nämlich den Mechanismus der Zerstörung des 

Arbeitspotenzials innerhalb der kapitalistischen Produktionsweise.

Die Erhaltung und Verwirklichung des Arbeitspotenzials erfordert 

bestimmte Bedingungen. Fehlen diese Bedingungen, wird das Arbeitspotenzial 

beeinträchtigt, bis es schließlich zugrunde geht. Die Herausbildung des 

Arbeitspotenzials erfordert Ausbildung und Erziehung; seine Erhaltung und 

normale Verwirklichung erfordert zunächst die Sicherstellung des physischen 

Überlebens des Arbeiters; die Arbeitszeit muss innerhalb bestimmter 

Grenzen bleiben, dem Arbeitermuss ausreichend Zeit für Erholung und 

sozialen Austausch verbleiben; der Träger des Arbeitspotenzials sollte über 

angemessenen Wohnraum verfügen, der den Familienbedarf deckt und mit 

Sonnenlicht und frischer Luft versorgt ist; bestimmte Formen des Arbeitsentgelt 

– etwa der Akkordlohn – können dazu führen, dass der Arbeiter unaufhörlich

zur Selbstausbeutung getrieben wird, was zur Schädigung und Zerstörung

seines Arbeitspotenzials führt; die Arbeitsteilung und Teilarbeit führen zwar zu



·· 243 ···· 243 ··

Ma Xiaohu	 Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις

gesteigerter gesellschaftlicher Produktivkraft, opfert jedoch das vollständige 

Arbeitspotenzial des Arbeiters, mindern sein intellektuelles Niveau und 

verursachen die Verarmung seines Arbeitspotenzials.

Daher ist es meines Erachtens beim Nachdenken über Sein und Zeit 

notwendig, die δύναμις mit der Praxis zu verbinden. Der Perspektivenwechsel 

von der Praxis zur δύναμις kann uns dabei helfen, Das Kapital und Sein und 

Zeit neu zu verstehen. Die Interpretation von Sein und Zeit erfordert nicht nur 

die Berücksichtigung von Band 19 der Gesamtausgabe, sondern auch von 

Band 33; die Hervorhebung des Möglichseins in Sein und Zeit – nämlich, 

dass das Dasein sein Seinkönnen ist – lässt sich auf die Interpretation der 

aristotelischen Potentialitätslehre in Band 33 der Gesamtausgabe zurückführen. 

Als Arbeitshypothese schlage ich folgendes vor: Die Potentialitätsphilosophien 

von Aristoteles, Heidegger und Agamben bleiben tendenziell abstrakt und 

metaphysisch. Marx’ Theorie des Arbeitspotenzials hingegen ist konkreter 

und tiefer; die kapitalistische Produktionsweise behindert die Erhaltung 

und Verwirklichung des Arbeitspotenzials und führt stattdessen zu dessen 

Schrumpfung und Zerstörung.

Xiaohu MA

Institut für westlichen Marxismus der 

Fakultät für Marxismus der Xi’an Jiaotong Universität




