
ISSN 2940-1070 (PRINT) 
ISSN 2940-1739 (ONLINE)

Eksistenz | Vol. 4
December 2025

Eksistenz
ARTICLES

Günther Neumann

Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

弗朗柯· 沃尔皮 (Franco Volpi)

海德格尔与布伦塔诺的亚里士多德阐释之间的关系

André Geske
Tracing the Origins of the Hermeneutic Circle:

An Exploration of Plato’s Ion, Meno, and Cratylus

Irene Breuer

Die Aktualität Heraklits für die Phänomenologie:

Das Ideal der Rationalität als Zugang zur Weisheit

余玥，龙腾 (Yu Yue, Long Teng)

悬荡于自然科学和精神科学之间?  阿斯特诠释学思想述评

VARIA
Jiang Zhe

From Ἑρμῆς to the “Hermeneutics of Jing Xue” (经学诠释学)

Interview with Hong Handing

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem durch 

schöpferische Auslegung

Published by xenomoi • https://eksistenz.net 



Herausgeber:

Karl Kraatz	 (Zhejiang University)
Hongjian  Wang	 (Zhejiang University)
Jinliang Zhu	 (Universität Wien)

Wissenschaftlicher Beirat (alphabetisch):

Steven Crowell 	 (Rice University)
Alfred Denker 	 (Universidad de Sevilla)
Carsten Dutt 	 (Technische Universität Darmstadt)
Hans-Helmuth Gander 	 (Universität Freiburg)
Carl Friedrich Gethmann (Universität Siegen)
Jean Grondin 	 (Université de Montréal)
Weiping He 	 (Huazhong University of Science and 	

Technology)
Friedrich-Wilhelm von Herrmann (†) (Universität Freiburg)
Fabian Heubel 	 (Freie Universität Berlin)
Xiping Jin 	 (Peking University)
Jae Chul Kim 	 (Kyungpook National University)
Hans-Ulrich Lessing 	 (Universität Bochum)
Qingliang Li 	 (Hunan University)
Eric S. Nelson 	 (Hong Kong University of Science and 

Technology)
Thomas Rentsch (†) (Technische Universität Dresden)
Alexander Schnell 	 (Universität Wuppertal)
Harald Seubert 	 (STH Basel)
Thomas Sheehan 	 (Stanford University)
Jun Wang 	 (Zhejiang University)
Niels Weidtmann 	 (Universität Tübingen)
Holger Zaborowski 	 (Universität Erfurt)
Ke Zhang 	 (Guizhou University)

Editorial Board: 
Diego D'Angelo (Universität Würzburg), Wonbin Choi (Sungkyunkwan University), 
Ding Deng (Chinese Academy of Social Sciences), Choong-Su Han (Ewha Womans 
University), Zhe Jiang (Shenyang Normal University), Yohei Kageyama (Kwansei 
Gakuin University), Xiaohu Ma (Xi’an Jiaotong University), Rosa Maria Marafioti 
(Università degli Studi di Bergamo), Wenjun Niu (Nanjing Normal University), Michael 
Pluder (Dresden), Lei Shi (Zhejiang University), Wenliang Song (Zhejiang 
University), Jörn Spindeldreher (Dresden), Ji Wang (Hunan University), Mario Wenning 
(Universidad Loyola Andalucía)



Eksistenz

Philosophical Hermeneutics and

Intercultural Philosophy

Vol. 4, No. 1 (Dec. 2025)

Hermeneutics and Ancient Greek Philosophy

Guest Editors: 
Xiaohu Ma, Zhaonong Wang

Supported by the Major Project of the Zhejiang Provincial 
High-Quality Key Research Base in Philosophy and Social 
Sciences: “A Study on the Transformation from Subjectivity 
to Ontology in German Philosophy” (2025JDKT10Z) 





· I ··

Vorwort

Das Thema des vorliegenden Heftes lautet Hermeneutik und Griechische 

Philosophie. In der Geschichte der Hermeneutik spielt die griechische 

Philosophie eine zentrale und zugleich konstitutive Rolle. Sowohl bei Martin 

Heidegger als auch bei Hans-Georg Gadamer lässt sich zeigen, dass die 

Auseinandersetzung mit dem griechischen Denken – insbesondere mit den 

Vorsokratikern, Platon und Aristoteles – nicht nur eine historische 

Rückbesinnung, sondern ein wesentliches Moment der hermeneutischen 

Selbstverständigung bildet. Dieses Heft versammelt fünf Beiträge, die aus 

unterschiedlichen Perspektiven das Verhältnis zwischen der Hermeneutik und 

der griechischen Philosophie neu beleuchten.

Der erste Beitrag stammt von dem renommierten Heidegger-Forscher Prof. 

Dr. Dr. Günther Neumann, Mitglied des Editorial Advisory Board der Heidegger 

Studies und des Heidegger-Jahrbuchs. Als Mitherausgeber des Heidegger-

Nachlasses – darunter der Bände 62, 72, 80 und 84 der Gesamtausgabe – zählt 

Neumann zu den profundesten Kennern des Heidegger’schen Denkens. In seinem 

Aufsatz widmet sich Neumann Heideggers Vorlesung aus dem Sommersemester 

1932, in der die Auslegung des Parmenides im Mittelpunkt steht. Besonderes 

Augenmerk legt er auf den dritten Weg, den Weg der Meinung (doxa), der bei 

Heidegger nicht in einem bloßen Gegensatz zum Weg der Wahrheit verstanden 

wird, sondern eine eigenständige Bedeutung innerhalb des Denkens des Seins 

gewinnt.

Der zweite Beitrag ist eine chinesische Übersetzung eines frühen Aufsatzes 

des bekannten Heidegger-Forschers Franco Volpi, der sich mit Heideggers 

Aristoteles-Interpretation befasst. Bereits in diesem frühen Text zeigt sich 

Volpis souveräne Beherrschung des Themas, auch wenn er zu jener Zeit seine 



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

später berühmt gewordene These – dass Sein und Zeit als eine „Übersetzung“ 

der Nikomachischen Ethik zu verstehen sei – noch nicht ausdrücklich formuliert 

hatte. Vielmehr entwickelt Volpi, gestützt auf Brentano und Heidegger, aus 

der Analyse der vierfachen Bedeutung des Seins eine neue Deutung der 

ontologischen Differenz: Das Sein steht nicht in einem bloßen Gegensatz zum 

Seienden, sondern es ist am Seienden.

Es folgt der Beitrag von Dr. André Geske, der sich den platonischen 

Dialogen Ion, Menon und Kratylos widmet. Ziel seiner Untersuchung ist es zu 

zeigen, dass die Idee des hermeneutischen Zirkels, wie sie später bei Heidegger 

und Gadamer ausgearbeitet wurde, bereits bei Platon in Ansätzen erkennbar ist. 

Diese aufschlussreiche Einsicht steht in einem fruchtbaren Zusammenhang mit 

dem anschließenden Beitrag von Dr. Irene Breuer, die den Logos-Begriff bei 

Heraklit phänomenologisch interpretiert. Beide Arbeiten verdeutlichen, dass 

die Phänomenologie keineswegs ein ausschließlich modernes Projekt ist, 

sondern bereits im griechischen Denken ihre Keime trägt – ein Befund, der die 

Universalität des phänomenologisch-hermeneutischen Denkens eindrucksvoll 

bestätigt.

Der letzte Beitrag zum Schwerpunktthema widmet sich Friedrich Ast, 

einem in der Geschichte der Hermeneutik überaus bedeutenden, im chinesischen 

Sprachraum jedoch bislang wenig beachteten Denker. Der Aufsatz bietet nicht 

nur eine Einführung in Asts Denken, sondern untersucht zugleich den Einfluss 

der griechischen Philosophie auf seine hermeneutische Theorie und bereichert 

damit das Thema „Hermeneutik und griechische Philosophie“ aus einer 

weiteren Perspektive. Obwohl Ast als Vertreter einer vorphänomenologischen, 

methodologischen Hermeneutik gilt – im Gegensatz zur ontologischen 

Hermeneutik Heideggers und Gadamers –, zeigt der Beitrag, dass die Autoren 

durch die Anknüpfung an die ontologische Hermeneutik neue Zugänge zu 

Ast eröffnen. Damit wird deutlich, dass methodologische und ontologische 

Hermeneutik nicht einfach als Gegensätze zu verstehen sind, sondern auch in 

· II ··



Vorwort

ihrer inneren Verwandtschaft und wechselseitigen Ergänzung betrachtet werden 

können.

Neben den oben genannten fünf Beiträgen zum Schwerpunktthema enthält 

dieses Heft noch vier weitere Texte im Abschnitt Varia. Zunächst präsentiert 

Professor Jiang Zhe einen Aufsatz über die Hermeneutik der Jing Xue, der 

durch präzise begriffliche Analysen ein exemplarisches Modell für 

hermeneutisches Denken im interkulturellen Kontext bietet. Es folgt ein 

Interview mit Professor Hong Handing, einem der bedeutendsten 

Hermeneutikforscher Chinas, das seine neuesten Überlegungen zur Rolle der 

Hermeneutik in der heutigen Zeit dokumentiert. Hinzu kommt eine Rezension 

zu Professor Ni Liangkangs maßgeblicher Husserl-Biographie, die zwar in 

chinesischer Sprache verfasst ist, aber möglicherweise zugleich die 

umfassendste und tiefste Darstellung von Husserls Leben und Denken im 

internationalen Kontext bietet.

Abschließend danken wir allen, die den redaktionellen Prozess dieser 

Ausgabe unterstützt haben: den Korrekturlesern Zhang Xingjuan, Yu 

Jiangyun, Wang Lei und Wang Yu sowie den studentischen Hilfskräften 

Zhang Zehao, Zhang Dian und Wu Jingyuan. Unser Dank gilt auch allen 

Autorinnen und Autoren für ihre Unterstützung und ihr Vertrauen in unsere 

Zeitschrift.

Xiaohu Ma, Hongjian Wang, 

Zhaonong Wang, Karl Kraatz, Jinliang Zhu 

Dezember 2025

· III ··





Hermeneutics and Ancient Greek Philosophy

Varia

Günther Neumann................................................................................................3
Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

弗朗柯·沃尔皮 (Franco Volpi) .................43
海德格尔与布伦塔诺的亚里士多德阐释之间的关系

——对存在者之存在的追问

.

.

 

.

 

.

.

André Geske ......................................................................................................57
Tracing the Origins of the Hermeneutic Circle: 
An Exploration of Plato’s Ion, Meno, and Cratylus

Irene Breuer ......................................................................................................81
Die Aktualität Heraklits für die Phänomenologie: 
Das Ideal der Rationalität als Zugang zur Weisheit

余玥，龙腾.....................................................................................................123
悬荡于自然科学和精神科学之间？阿斯特诠释学思想述评

Jiang Zhe .............................................................................................................161 

From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 ):
A Genealogical Construction of Quan ( 诠 ) with Λόγος and Auslegen
Across Multiple Interlingual Boundaries

Hong Handing / Wang Hongjian  / .Li Guozheng...............................................205 

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem durch schöpferische 
Auslegung. Ein Gespräch mit Professor Hong Handing

黄政文 .................................................................................................................221 

危机时代的理性主义者—— 倪梁康《反思的使命》中的胡塞尔形象

Ma Xiaohu ...........................................................................................................237 
Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις: Eine vergleichende 
Betrachtung von Marx’ Kapital und Heideggers Sein und Zeit





·3·

Günther Neumann

Martin Heideggers Auslegung des

parmenideischen Lehrgedichtes

Zusammenfassung: Heideggers Auslegung und Übersetzung der griechischen
Philosophen ist von philologischer Seite oft kritisiert worden, weshalb
einleitend der hermeneutische Leitfaden seiner Parmenides-Interpretation kurz
erörtert wird. Seine eingehende und umfassende Auseinandersetzung mit den
Vorsokratikern erfolgt erst in seinem späteren Denken. Die im vorliegenden
Beitrag ausschließlich herangezogene Vorlesung vom Sommersemester 1932
ist dadurch ausgezeichnet, dass sie als ein Weg in das spätere Ereignis-Denken
zu betrachten ist und zugleich die einzige Gesamtinterpretation des
parmenideischen Lehrgedichtes gibt. Von den hier ausgelegten beiden Teilen
des Lehrgedichtes, dem Aletheia-Teil und dem Doxa-Teil, sind die drei von
Heidegger untersuchten Wege zu unterscheiden: der von der Göttin verkündete
Weg der Wahrheit (Unverborgenheit), der Weg des Nichts, „der schlechthin
aussichtslos ist und zu nichts führt“, und der Weg des Scheins, „der Gemeine
Menschenweg“, der für ihn „doch zu etwas führt“. Er führt nämlich zum
Erscheinenden, das nicht für sich selbst scheinhaft ist, sondern die Erscheinung
wird in Heideggers Auslegung erst dann zum Schein, wenn die Sterblichen das
erscheinende Seiende vermeintlich für das eine-einfach-einzig-selbige Sein
selbst nehmen.

Abstract: Heidegger’s interpretation and translation of the Greek philosophers
has often been criticized from a philological perspective, which is why the
hermeneutic guideline of his exegesis of Parmenides will be briefly discussed
in the introduction. His in-depth and comprehensive engagement with the Pre-
Socratics only occurs in his later thought. The lecture from the summer
semester of 1932, which is used exclusively in this article, is distinguished by
the fact that it can be regarded as a path into the later Enowning-Thinking
(Ereignis-Denken) and at the same time provides the only complete
interpretation of the philosophico-didactic poem of Parmenides. From the two
parts of the poem presented here, the Aletheia part and the Doxa part, the three
paths examined by Heidegger must be distinguished: the path of truth



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·4·

(unconcealment) proclaimed by the goddess, the path of nothingness, “which is
absolutely without prospects and leads to nothing,” and the path of appearance,
“the Common Human Path,” which for him “still leads to something.” It leads
to the appearing, which is not seemingly in itself, but in Heidegger’s
interpretation, the appearance only becomes a semblance when mortals
supposedly take the appearing being for the one-simply-unique-same Being
itself.

摘要：海德格尔对希腊哲学的阐释与翻译常受到语文学界的批评，因此
本文开篇将简要探讨其阐释巴门尼德思想所遵循的诠释学原则。他对前
苏格拉底哲学家的深入系统研究实则见于后期思想。本文专引的1932年
夏季学期讲座具有双重意义：既可视为通向后期的本有思维（Ereignis-
Denken）之路径，又是对巴门尼德教谕诗唯一完整的诠释。该教谕诗包
含“无蔽”与“意见”两部分，需区分海德格尔剖析的三重道路：女神
宣告的真理（无蔽）之路；那条“绝无前景、通往虚无”的空无之路；
以及“常人之路”的表象之路——此路对他而言“仍通达某物”。它通
向显现者，而显现本身并非虚妄；依海德格尔的阐释，只有当终有一死
者误将显现着的存在者当作单纯-唯一-同一的存在本身时，显现才蜕变为
表象。

Keywords: Parmenides; Heidegger; Hermeneutik; Wahrheit; Aletheia; Doxa;
Sein; Nichts; Schein; Erscheinung; Anwesenheit; Zeit; Einheit

Vorbemerkung

In Heideggers Text „Aus einem Gespräch von der Sprache. Zwischen einem
Japaner und einem Fragenden“ (1953/54) heißt es: „Das Bleibende im Denken
ist der Weg. Und Denkwege bergen in sich das Geheimnisvolle, daß wir sie
vorwärts und rückwärts gehen können, daß sogar der Weg zurück uns erst
vorwärts führt.“1 Der „Weg zurück“ führte Heidegger bis zu den Anfängen des
abendländisch-europäischen Denkens, zu Anaximander, Parmenides und

1 Martin Heidegger, Unterwegs zur Sprache, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann
(GA 12), 2. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 79–146, hier: 94; vgl. auch Martin
Heidegger, Der Anfang der abendländischen Philosophie. Auslegung des Anaximander
und Parmenides, hg. von Peter Trawny (GA 35), Frankfurt a. M.: Klostermann 2012, 46;
vgl. dazu Karsten Harries, „Herkunft als Zukunft“, in: Annäherungen an Martin
Heidegger. Festschrift für Hugo Ott zum 65. Geburtstag, hg. von Hermann Schäfer,
Frankfurt a. M./New York: Campus-Verlag, 1996, 41–63.



 Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·5·

Heraklit.
Mit Parmenides befasste sich Martin Heidegger vom Beginn bis zum Ende

seines philosophischen Lebensweges immer wieder. In seinem „Colloquium
über Dialektik (Muggenbrunn am 15. September 1952)“ bemerkt er
rückblickend, dass er sein „erstes Kolleg“ (im Wintersemester 1915/16 in
Freiburg i. Br.) über das Fragment B 3 des Parmenides hielt.2

Noch in seinem letzten Seminar in Zähringen 1973 kommt es Heidegger
besonders darauf an, „ins rechte Hören auf Parmenides zu gelangen“.3

Parmenides ist für ihn „der eigentliche Begründer der antiken Ontologie“4,
gemeinsam mit Heraklit der „Stifter alles Denkertums“5. In seiner Freiburger
Vorlesung vom Sommersemester 1922 heißt es in § 25 zu Parmenides:

„Als geistesgeschichtliches (mehr: schicksalentscheidendes)
Paradigma für die Fragwürdigkeit und Unmittelbarkeit der
ursprünglichen Seinsbegegnung steht die eleatische These [ἓν τὰ
πάντα] am Anfang der Philosophie- und
Lebensauslegungsgeschichte, die wir selbst sind.“6

Als insgesamt verlässlichste Textausgabe (mit wohldurchdachter französischer
und englischer Übersetzung) des parmenideischen Lehrgedichtes kann die

2 Martin Heidegger, Seminare: Hegel – Schelling, hg. von Peter Trawny (GA 86), Frankfurt
a. M.: Klostermann 2011, 745–763, hier: 760; vgl. Chris Bremmers, „Schriftenverzeichnis
(1909–2004)“, in: Heidegger und die Anfänge seines Denkens, hg. von Alfred Denker,
Hans-Helmuth Gander, Holger Zaborowski (Heidegger-Jahrbuch 1), Freiburg/München:
Alber 2004, 419–598, hier: 467, Anm. 17. Eine Übersicht der Parmenides-Stellen in der
Martin Heidegger Gesamtausgabe (Abkürzung im Folgenden: GA) geben: François
Jaran/Christophe Perrin, The Heidegger Concordance, foreword by Theodore Kisiel, Vol.
1–3, London/New Delhi/New York/Sydney: Bloomsbury 2013, Vol. 3: Indices, 211;
Patrick Unruh, Register zur Martin Heidegger Gesamtausgabe, Frankfurt a. M.:
Klostermann 2017, 577 f.

3 Martin Heidegger, Seminare, hg. von Curd Ochwadt (GA 15), 2., durchges. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2005, 372–400, hier: 395.

4 Martin Heidegger, Die Grundprobleme der Phänomenologie, hg. von Friedrich-Wilhelm
von Herrmann (GA 24), 3. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1997, 154.

5 Heidegger Einführung in die Metaphysik, hg. von Petra Jaeger (GA 40), 2., durchges.
Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2020, 145.

6 Martin Heidegger, Phänomenologische Interpretationen ausgewählter Abhandlungen des
Aristoteles zur Ontologie und Logik, hg. von Günther Neumann (GA 62), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2005, 209, vgl. 230, ferner Anhang III, 371 f.; vgl. auch Martin Heidegger,
Ontologie (Hermeneutik der Faktizität, hg. von Käte Bröcker-Oltmanns (GA 63), 3. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 91.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·6·

Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque angesehen werden.7 Das Lehrgedicht
(Περὶ φύσεως) des Parmenides wird, soweit nicht anders vermerkt, nach der
Fragmentordnung der sechsten, verbesserten Auflage (weitere Auflagen dann
unverändert) der von Hermann Diels und Walther Kranz herausgegebenen
Fragmente der Vorsokratiker zitiert.8 Als relativ textnah ausgerichtete deutsche
Übersetzung wird zuweilen die kommentierte Ausgabe von Helmuth Vetter
herangezogen, in der auch der neueste Forschungsstand berücksichtigt ist.9

I. Der hermeneutische Leitfaden von Heideggers
Parmenides-Auslegung10

Jochen Schlüter stellt im sechsten Kapitel „Kritische Bemerkungen zu
Heideggers Auslegung des Parmenides“11 seiner umfangreichen Heidelberger
Dissertation über Heidegger und Parmenides die Frage, ob Heidegger von
philologisch-wissenschaftlicher oder philosophiehistorischer Seite aus
überhaupt kritisierbar sei:

„Sind nicht überhaupt H[eidegger]s ‚Vorsokratiker‘-
interpretationen durch ‚methodisch-philosophische‘ Überlegungen

7 Études sur Parménide, publ. sous la direction de Pierre Aubenque, Tom. I: Le Poème de
Parménide, texte, traduction, essai critique par Denis O’Brien, Paris: Vrin 1987.

8 Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und deutsch, hg. von
Walther Kranz, 6., verb. Aufl., Bd. I–III, Berlin: Weidmann 1951–1952, Bd. I, 217–246.

9 Parmenides: Sein und Welt. Die Fragmente neu übersetzt und kommentiert von Helmuth
Vetter, Freiburg/München: Alber 2016.

10 Die Eigenart von Heideggers Parmenides-Auslegung wird auch deshalb etwas
eingehender erörtert, weil insbesondere seine Interpretationen und Übersetzungen der
griechischen Philosophen von philologisch-wissenschaftlicher Seite immer wieder auf
Kritik gestoßen sind (vgl. Werner Beierwaltes, Heideggers Rückgang zu den Griechen,
München: Beck 1995 (Sitzungsberichte der Bayerischen Akademie der Wissenschaften,
Philosophisch-Historische Klasse, Jg. 1995, H. 1); Christian Iber, „Interpretationen zur
Vorsokratik. Frühgriechisches Denken und Heideggers Projektionen“, in: Dieter Thomä
(Hg.), Heidegger-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2., überarb. und erw. Aufl.,
Stuttgart/Weimar: Metzler 2013, 200–209; Rainer Marten, „Heidegger liest Parmenides“,
in: Allgemeine Zeitschrift für Philosophie 15 (3), 1–15; Rainer Marten, Heidegger lesen,
München: Fink 1991). Dagegen betont der Altphilologe Hans-Christian Günther den
„einzigartigen Rang von Heideggers Eindringen in das griechische Denken“ (Hans-
Christian Günther, Grundfragen des griechischen Denkens. Heraklit, Parmenides und der
Anfang der Philosophie in Griechenland, Würzburg: Königshausen & Neumann 2001, 15).

11 Jochen Schlüter, Heidegger und Parmenides. Ein Beitrag zu Heideggers
Parmenidesauslegung und zur Vorsokratiker-Forschung, Bonn: Bouvier 1979, 305–333.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·7·

so gut gegen Angriffe von seiten der Philologie und
Philosophiehistorie abgesichert, daß sie von diesen aus gar nicht
mehr angegriffen werden können?“12

Andererseits gibt auch Schlüter zu bedenken: „Und ist nicht auch für
H[eidegger] selbst trotz aller Gebundenheit an seine ‚Perspektive‘ das, was ‚da
steht‘, die oberste Instanz für den Entwurf des Gesagten und Ungesagten?“13

Bezüglich der angesprochenen methodisch-philosophischen Voraussetzungen
nennt Schlüter die von Heidegger in § 32 von Sein und Zeit entfaltete
existenziale Vor-Struktur des Verstehens, die jeder Auslegung zugrunde liegt.14

Hans-Georg Gadamer verweist in seinem Hauptwerk Wahrheit und
Methode bezüglich des Ideals der Vorurteilslosigkeit auf die Endlichkeit nicht
nur unseres Menschseins, sondern ebenso unseres geschichtlichen
Bewusstseins:

„Die Überwindung aller Vorurteile, diese Pauschalforderung der
Aufklärung, wird sich selber als ein Vorurteil erweisen, dessen
Revision erst den Weg für ein angemessenes Verständnis der
Endlichkeit freimacht, die nicht nur unser Menschsein, sondern
ebenso unser geschichtliches Bewußtsein beherrscht.“15

Damit soll aber nicht der Beliebigkeit einer Auslegung Tür und Tor geöffnet
werden. Aufgabe ist es, „legitime Vorurteile“ von sachunangemessenen
Vorurteilen zu unterscheiden.16 Wenn wir die hermeneutische Aufgabe der
Textauslegung in ihrer prinzipiellen „Offenheit“ verstehen, wird es möglich,
dass wir das vermeintlich Vorverstandene „am Ende auch der eigenen

12 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 308.
13 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 308 f.
14 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 305 f.; vgl. dazu ausführlich Günther Neumann,

Der Anfang der abendländischen Philosophie. Eine vergleichende Untersuchung zu den
Parmenides-Auslegungen von Emil Angehrn, Günter Dux, Klaus Held und dem frühen
Martin Heidegger, Berlin: Duncker & Humblot 2006, § 31; Günther Neumann, Heidegger
und Parmenides (Das Denken Martin Heideggers I 2, hg. von Hans-Christian Günther,
fortgeführt von Ivo De Gennaro und Gino Zaccaria), Nordhausen: Bautz 2024, § 2.

15 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode. Grundzüge einer
philosophischen Hermeneutik (Gesammelte Werke, Bd. 1), 6., durchges. Aufl., Tübingen:
Mohr Siebeck 1990, 280, vgl. 275.

16 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 281 f., vgl. 301, 304.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·8·

vielfältigen Sinnerwartung nicht einordnen können“.17 Bezüglich der bisherigen
Parmenides-Interpretationen bemerkt auch Heidegger einmal:

„Jede Auseinandersetzung zwischen den verschiedenen
Interpretationen eines Werkes, nicht nur des philosophischen, ist in
Wahrheit eine wechselseitige Besinnung auf die leitenden
Voraussetzungen, ist die Erörterung dieser, eine Aufgabe, die man
seltsamerweise immer nur am Rande ([Randbemerkung:] beiläufig)
zuläßt und durch allgemeine Redensarten überdeckt.“18

In dieser Erörterung werden jedoch nicht nur die Voraussetzungen anderer
hinterfragt, sondern auch die eigenen Voraussetzungen „der Erörterung
anheimgestellt“.19 Es gibt keine „Auslegung, die beziehungslos, d. h. absolut
gültig sein könnte“.20 Sachliche ‚Neutralität‘ oder gar Selbstauslöschung des
Interpreten ist letztlich unmöglich. Sie ist im Grunde auch, wenn wir nicht auf
jegliche Lebensbedeutsamkeit verzichten möchten, nicht erwünscht. Für „ein
hermeneutisch geschultes Bewußtsein“ gilt es, wie Gadamer ausführt, „für die
Andersheit des Textes von vornherein empfänglich [zu] sein“.21

Eng mit der Frage der Auslegung verbunden, ist die Aufgabe der
Übersetzung des altgriechischen Textes. Auf dieses Problem kann hier nicht
ausführlicher eingegangen werden.22 Wie für die Aufgabe einer Auslegung
dargelegt wurde, so ist auch eine Übersetzung nicht gleichsam neutral, sondern
„Maßstab und Charakter einer Übersetzung sind immer relativ auf das Ziel der
Interpretation“23. Zur Übersetzung von Platons Theätet bemerkt Heidegger in
seiner Vorlesung vom Wintersemester 1931/32:

„Für die selbständige Arbeit am Dialog freilich ist der Urtext

17 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 273.
18 Martin Heidegger, Was heißt Denken?, hg. von Paola-Ludovika Coriando (GA 8),

Frankfurt a. M.: Klostermann 2002, 181.
19 Heidegger, GA 8, 181; vgl. Otto Pöggeler, Der Denkweg Martin Heideggers, 3., erw.

Aufl., Pfullingen: Neske 1990, 202.
20 Heidegger, GA 8, 181.
21 Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, 273 f.
22 Vgl. Helmuth Vetter, Grundriss Heidegger. Ein Handbuch zu Leben und Werk, Hamburg:

Meiner 2014, 356 (Stichwort „Übersetzung“, mit weiteren Literaturhinweisen).
23 Heidegger, GA 62, 7.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·9·

zugrundezulegen, und das sagt zugleich: eine eigene Übersetzung.
Denn eine Übersetzung ist nur das letzte Ergebnis einer wirklich
durchgeführten Auslegung: der Text ist über-gesetzt in ein
selbständig fragendes Verständnis.“24

II. Heideggers Parmenides-Auslegung auf dem Weg
zum Ereignis-Denken

Mit dem (immanenten) Wandel von der transzendental-horizontalen
Ausarbeitung der Seinsfrage zur ereignisgeschichtlichen Blick- und
Fragebahn25 treten in Heideggers Besinnung auf den ersten Anfang der
abendländischen Philosophie die Vorsokratiker mehr und mehr in den
Vordergrund. Der noch für Sein und Zeit maßgebliche Vorrang von Platon und
vor allem von Aristoteles gegenüber den Vorsokratikern wird
zurückgenommen. Bereits mit Platon und Aristoteles beginnt ein Denken die
Vorherrschaft zu gewinnen, das er in den 1936 bis 1938 ausgearbeiteten
Beiträgen zur Philosophie mit der „wesentliche[n] Überschrift“ Vom Ereignis
mit den Stichworten „Entmachtung der φύσις“ und „Einsturz“ der ἀλήθεια als
„Unverborgenheit des Seienden“ charakterisiert.26 Insbesondere bei
Anaximander, Parmenides und Heraklit ist für ihn noch eine Ursprünglichkeit
des Denkens verwahrt, die bereits bei Platon und Aristoteles zunehmend
verdeckt wird. Sie sind für ihn, wie er später sagt, „die einzigen anfänglichen
Denker“.27 Wichtige Hinweise zu seinem Denkweg nach Sein und Zeit gibt

24 Martin Heidegger, Vom Wesen der Wahrheit. Zu Platons Höhlengleichnis und Theätet, hg.
von Hermann Mörchen (GA 34), 2., durchges. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1997,
130.

25 Vgl. Friedrich-Wilhelm v. Herrmann, Transzendenz und Ereignis. Heideggers „Beiträge
zur Philosophie (Vom Ereignis)“. Ein Kommentar, Würzburg: Königshausen & Neumann
2019.

26 Martin Heidegger, Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), hg. von Friedrich-Wilhelm
von Herrmann (GA 65), 3., unveränderte Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2003, 3, 126,
334.

27 Martin Heidegger, Parmenides, hg. von Manfred S. Frings (GA 54), 3., durchges. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 10. Einen Vergleich gibt: Ingeborg Schüßler,
„Heidegger und die Vorsokratiker. Anaximander – Heraklit – Parmenides“, in: Ingeborg
Schüßler, Studien zur Genealogie des europäischen Denkens / Études généalogiques de la
pensée occidentale, Teilband I / Tome I, hg. von Klaus Neugebauer, Zürich: LIT 2021,
17–37.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·10·

Heidegger in dem Text „Ein Rückblick auf den Weg“ (1937/38). Weil die
Frage nach dem Da-sein ursprünglicher und zugleich im ausdrücklichen Bezug
zur Wahrheit des Seyns anzusetzen ist, deshalb musste sogleich –

„Alles von Grund in die erneute Fragebewegung gebracht werden
und zugleich mußte sich damit die ganze Stellung zur bisherigen
Geschichte der abendländischen Philosophie klären und
verschärfen – es erwuchs noch einmal die Aufgabe einer
Gesamtbesinnung auf diese Geschichte von ihrem ersten Anfang
(Anaximander, 1932) bis zu Nietzsche (1937).“28

Mit „Anaximander, 1932“ ist hier die Freiburger Vorlesung Der Anfang der
abendländischen Philosophie. Auslegung des Anaximander und Parmenides
vom Sommersemester 1932 (GA 35) gemeint. Diese Vorlesung ist dadurch
ausgezeichnet, dass sie auch als ein wesentlicher Weg in das Ereignis-Denken
zu verstehen ist und zugleich die einzige Gesamtinterpretation sowohl des
Aletheia- als auch des Doxa-Teils des parmenideischen Lehrgedichtes gibt.
Alle späteren Texte bauen auf dieser Auslegung auf. Der vorliegende Beitrag
muss sich auf diese Vorlesung von 1932 beschränken.

III. Die Parmenides-Rezeption auf demWeg zum Ereignis-Denken
Die Vorlesung vom Sommersemester 193229

Heidegger gibt im dritten Teil (§§ 18–23) seiner Freiburger Vorlesung vom
Sommersemester 1932, die erst im Jahre 2012 herausgegeben wurde, die
umfangreichste und in sich einheitliche Auslegung des parmenideischen
Lehrgedichtes im Ganzen, sowohl des Aletheia-Teils (Frgm. B 1 – B 8) als
auch des Doxa-Teils (Frgm. B 9 – B 19). Auch für Heidegger gilt, was

28 Martin Heidegger, Besinnung, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 66),
Frankfurt a. M.: Klostermann 1997, 409–428, hier: 414 f.

29 In einer späteren Randbemerkung zum dritten Teil (Parmenides-Teil) der Vorlesung heißt
es: „Die Auslegung ist unzureichend, wenngleich Manches wesentlich
gefaßt.“ (Heidegger Der Anfang der abendländischen Philosophie. Auslegung des
Anaximander und Parmenides, hg. von Peter Trawny (GA 35), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2012, 103–195, hier: 103, Anm. 35) Das weist auch darauf hin, dass sich
Heidegger mit dem parmenideische Lehrgedicht fernerhin noch befassen wird (zu den
späteren Auslegungen vgl. Neumann, Heidegger und Parmenides, §§ 9 und 10).



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·11·

Gadamer in seinem Aufsatz „Das Lehrgedicht des Parmenides. Kurt Riezlers
Parmenidesdeutung“ (1936) zur Kosmogonie des Doxa-Teils festhält:

„Seitdem [seit Karls Reinhardts (1886–1958) „revolutionierendem
Buch“30 (1916)] kommt jede Interpretation nicht mehr in Betracht,
die die δόξαι βροτῶν [die Meinungen der Sterblichen] nicht in
einer den Sinn dieser ganzen Philosophie bestimmenden Weise mit
der verkündenden ἀλήθεια [Wahrheit] verknüpft, sondern in ihr
Darstellung, Kompromiß, Hypothese, Kritik und Polemik oder
sonst etwas Zweitrangiges und Nachtragshaftes erblickt.“31

Die hier gegebene Auseinandersetzung mit Parmenides (und Anaximander)
kann einerseits selbst als ein gewisser Weg in das Ereignis-Denken betrachtet
werden, andererseits steht sie selbst im Horizont einer geschichtlichen
Besinnung, die das sich entfaltende Ereignis-Denken kennzeichnet. Nach
Heideggers eigener Aussage stand der Plan, der in diesem „Entwurf ,Vom
Ereignis‘ seine erste Gestalt gewinnt“, gemeint sind die in den Jahren 1936 bis
1938 ausgearbeiteten Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis), seit dem
Frühjahr 1932 „in den Grundzügen […] fest“.32

1. Die Auslegung der Fragmente des Aletheia-Teils des Lehrgedichtes

Zu Heideggers umfangreicher Auslegung des Lehrgedichtes kann nur eine
gewisse Übersicht gegeben werden und können nur einige charakteristische
Textabschnitte herausgegriffen werden, die sich gerade von der üblichen

30 Karl Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 5.,
unveränderte Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2012; vgl. dazu Martin Heidegger, Die
Grundbegriffe der antiken Philosophie, hg. von Franz-Karl Blust (GA 22), 2. Aufl.,
Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 62–64; Heidegger, GA 62, 210–214; Martin
Heidegger, Sein und Zeit, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 2), 2., durchges.
Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2018, 295, Anm. 20. Eine Erörterung von Heideggers
Auseinandersetzung mit dem Altphilologen Karl Reinhardt gibt Günther Neumann,
„Heideggers frühe Parmenides-Auslegung“, in Günther Neumann, Phänomenologische
Untersuchungen. Zum Begriff von Natur – Raum – Zeit, zur Geschichte des Seins, zur
Kunst und Technik, zur Ethik und Freiheit, Berlin: LIT 2025, 350–396, hier: 366–369.

31 In: Hans-Georg Gadamer, Griechische Philosophie II (Gesammelte Werke, Bd. 6),
Tübingen: Mohr Siebeck 1985, 30–57, hier: 30.

32 Heidegger, GA 66, 424.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·12·

Parmenides-Interpretation abgrenzen.
Wie Heidegger auch hier als hermeneutischen Leitfaden herausstellt, ist die

eigentliche Besinnung auf die Wege „die Frage nach dem Wesen der Wahrheit
(dieses aber ist die Frage nach dem Sein! Seinsverständnis)“.33 „Wer diese
begreifen will, muß die Unwahrheit verstehen, darf ihr nicht ausweichen,
sondern muß sie in die innerste Auseinandersetzung aufnehmen.“34

a) Fragment B 2, 3–4

Das Proömium (Frgm. B 1) soll nicht weiter betrachtet werden.35 Von
Fragment B 2 sind die Verse 3 und 4 herauszugreifen:

3 ἡ μὲν ὅπως ἔστιν τε καὶ ὡς οὐκ ἔστι μὴ εἴναι,
4 Πειθοῦς ἐστι κέλευθος (Ἀληθείῃ γὰρ ὀπηδεῖ),

Helmuth Vetter übersetzt in seiner Neuausgabe der Fragmente des Parmenides:

3 „der eine: dass es ist und dass es nicht sein kann, dass es
nicht ist –

4 er ist des Vertrauens Pfad (folgt er der Wahrheit doch);“36

Heidegger gibt eine andere Übersetzung:

„3) Der eine: wie es ist und wie (es, das ,es ist‘) unmöglich
Nichtsein.

4) Des gegründeten Vertrauens Pfad ist der, er (πειθώ) folgt
nämlich der Unverborgenheit nach.“37

Zur Begründung für seine Übersetzung von ὅπως und ὡς als „wie“38 verweist

33 Heidegger, GA 35, 112.
34 Heidegger, GA 35, 112 f.
35 Vgl. Hans-Christian Günther, Aletheia und Doxa. Das Proömium des Gedichts des

Parmenides, Berlin: Duncker & Humblot 1998.
36 Parmenides: Sein und Welt. Die Fragmente neu übersetzt und kommentiert von Helmuth

Vetter, Freiburg/München: Alber 2016, 92.
37 Heidegger, GA 35, 114.
38 Vgl. Hjalmar Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd. I–III, 2., unveränderte

Aufl., Heidelberg: Winter 1973, Bd. II, 1152; W[ilhelm] Pape, Handwörterbuch der
griechischen Sprache, in 4 Bänden, Bd. 1 (Α–Κ) und Bd. 2 (Λ–Ω): Griechisch-deutsches



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·13·

Heidegger auf Fragment B 8, 3 bzw. B 8, 3–6: ὡς ἐὸν … ἐστιν.39 „τὸ ἐὸν, das
Seiende hinsichtlich seines Seins – ist. Immer wird dabei gefragt, wie steht es
um das Sein?“40

b) Fragment B 3

Für Heidegger schließt sich folgerichtig nun Fragment B 3 an:

… τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν ἐστίν τε καὶ εἶναι.

Er übersetzt:

„… denn dasselbe ist Vernehmen sowohl als Sein.“41

Es ist zu bemerken, dass das „Rätselwort“ τὸ αὐτό in dieser Auslegung von
1932 noch nicht wie später (grammatisch) als Subjekt des Satzes („das
Selbe“42) ausgelegt wird. Das τε καί verweist nach Heideggers Deutung vom
Sommersemester 1935 darauf, dass „Sein und Denken im gegenstrebigen Sinne
einig, d. h. dasselbe sind als zusammengehörig.“43 Von der grammatischen
Struktur her kann darauf verwiesen werden, dass im Griechischen die durch τε
καί („so wie … so auch“) verbundenen Glieder (hier von νοεῖν, Denken, und
εἶναι, Sein) „in einer innigen oder notwendigen Verbindung mit einander

Handwörterbuch, 3. Aufl., bearb. von M. Sengebusch, 6. Abdruck, Braunschweig:
Vieweg 1914, Bd. 2, 365–367 und 1416–1421.

39 Heidegger, GA 35, 114, Anm. 44, vgl. 142.
40 Heidegger, GA 35, 142, vgl. 116, 118. Gemäß der „Grundartikulation des Seins“ hat für

Heidegger jedes Seiende ein „Was-sein“ und eine (primäre) „Weise-zu-sein“ (Wie-sein),
nicht nur die „dogmatisch als selbstverständlich“ festgelegte „essentia und
existentia“ (Heidegger, GA 24, 24; vgl. Jorge Uscatescu Barrón, Die Grundartikulation
des Seins. Eine Untersuchung auf dem Boden der Fundamentalontologie Martin
Heideggers, Würzburg: Königshausen & Neumann 1992).

41 Heidegger, GA 35, 115.
42 Vgl. Martin Heidegger, „Moira (Parmenides, Fragment VIII, 34–41“ (1952), in: Martin

Heidegger, Vorträge und Aufsätze, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 7),
Frankfurt a. M.: Klostermann 2000, 235–261, hier: 254, vgl. 251. Auch Helmuth Vetter
übersetzt: „… das Selbe nämlich ist Denken sowohl als auch Sein.“ (Parmenides: Sein
und Welt, 95).

43 Heidegger, GA 40, 147. Das „im gegenstrebigen Sinne“ Einige von Sein (des Seienden)
und Denken (Vernehmen) deutet voraus auf das („spielt zu“), was Heidegger dann in den
Beiträgen zur Philosophie (Vom Ereignis) als den Gegenschwung (Gegenwendigkeit als
„die Kehre im Ereignis“) von ereignendem Zuwurf des Seins in seiner Wahrheit und
ereignetem Entwurf fasst (Heidegger, GA 65, 251, 261 f., 407 ff.; vgl. v. Herrmann,
Transzendenz und Ereignis, bes. 81).



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·14·

stehen“.44

Helmuth Vetter nennt u. a. das folgende Argument zur Fragmentordnung:

„γὰρ: Es ist plausibel, in B 3 die Fortsetzung von B 2 zu sehen.
Denn B 2.7–8 zufolge scheitert jede Erkenntnis oder Erklärung des
Nichtseienden, und B 3 begründet dies (γὰρ).“45

Eine ähnliche Begründung gibt Heidegger:

„Und nun schließt sich [nach Frgm. B 2 (Frgm. B 4 nach der 4.
Aufl. von 192246)] unmittelbar Fragment 5 [nach der 4. Aufl. von
1922, Frgm. B 3 nach der 6., verb. Aufl. von 1951] an, das die
Begründung gibt für die scharf geschiedene Art beider Wege und
der ihnen zugehörigen Aussicht: wo Sein, da ist auch Vernehmen
und umgekehrt, wo Vernehmen, da Sein. Wo aber Nichts, da auch
keine Vernehmbarkeit und so kein Vernehmen, kein Weg, und
umgekehrt. Wo nichts vor-genommen und vernommen wird, da
auch kein Sein.“47

Den Satz (in der Kurzform) – „Sein und Verstehen dasselbe“ – bezeichnet
Heidegger an späterer Stelle der Vorlesung als den „Ur-satz“, den er von dem
parmenideischen „Wesenssatz vom Sein“ – „Sein ist schlechthin un-nichtig“48

– abhebt.

44 Raphael Kühner/Bernhard Gerth, Ausführliche Grammatik der griechischen Sprache, Teil
II: Satzlehre, 2. Bd., Hannover: Hahn 1976 (Unveränderter reprograf. Nachdruck der 3.
Aufl., Hannover und Leipzig 1904), § 522, 249.

45 Parmenides: Sein und Welt, 95.
46 Hermann Diels, Die Fragmente der Vorsokratiker, griechisch und deutsch, Bd. I, 4. Aufl.,

Berlin: Weidmann 1922 (Abdruck der 3. Aufl. von 1912 mit Nachträgen), 138–165, hier:
152. Heidegger zitiert in seiner Vorlesung vom Sommersemester 1932 (GA 35) die
Fragmentordnung des parmenideischen Lehrgedichtes nach dieser Auflage. Im
vorliegenden Beitrag werden die Fragmente, sofern nicht anders angegeben, nach der 6.,
verbesserten Auflage von 1951 (weitere Auflagen unveändert) zitiert.

47 Heidegger, GA 35, 116 f. Bereits 1916 schlägt allerdings Walther Kranz schon die neue
Fragmentordnung (aufgenommen ab der später von ihm herausgegebenen fünften Auflage
(Bd. I, Berlin: Weidmann 1934) der Fragmente der Vorsokratiker von Hermann Diels)
vor (vgl. Heidegger, GA 62, 215; Walther Kranz, „Über Aufbau und Bedeutung des
Parmenideischen Gedichtes“, in: Sitzungsberichte der Königlich Preußischen Akademie
der Wissenschaften XLVII, 2. Halbband (Gesamtsitzung vom 16. November 1916), Berlin:
Akademie der Wissenschaften 1916, 1157–1176; Néstor-Luis Cordero, « L’histoire du
texte de Parménide », in: Études sur Parménide, publ. sous la direction de Pierre
Aubenque, Tom. II: Problèmes d’interprétation, Paris: Vrin 1987, 3–24, hier: 18 f.).

48 Heidegger, GA 35, 162, vgl. 168 f.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·15·

c) Fragmente B 6 und B 7

Die Fragmente B 6 und B 7 geben eine weitere Klärung der Wege und führen
zum dritten Weg, dem Weg des Scheins, der Doxa, wie Heidegger auch sagt,
der „Irre“49. Für diesen dritten Weg gilt dennoch:

„Dieser dritte Weg hat mit dem ersten [der Aletheia, der
Unverborgenheit], dem allein aussichtsreichen und eigentlich zu
gehenden, das Gemeinsame, daß er im Unterschied zum zweiten
[des Nichts], der schlechthin aussichtslos ist und zu nichts führt,
doch zu etwas führt.“50

Der dritte Weg ist „der Gemeine Menschenweg“.51 Das besagt aber nicht, dass
die Menschen gar keine Kenntnisse haben: „Dieses Nichtwissen besagt nicht,
daß sie überhaupt keine Kenntnisse haben, im Gegenteil, am Ende haben sie
zuviel und vielerlei.“52 Den „Zwieköpfen“ (δίκρανοι) (Frgm. B 6, 5) fehlt „im
Voraus die rechte Wegweisung des Vernehmens“, für Heidegger „ursprünglich
νοεῖν des εἶναι – Seinsverständnis“.53 Dieser dritte Weg wird nun von
Parmenides „ausführlich geschildert, so eindringlich, wie bisher keiner der
beiden vorgenannten.“54

Entscheidend ist die Auslegung und Übersetzung der Verse 1–2 und 8–9
von Fragment B 6:

1 χρὴ τὸ λέγειν τε νοεῖν τ’ ἐὸν ἔμμεναι· ἔστι γὰρ εἶναι,
2 μηδὲν δ’ οὐκ ἔστιν· τά σ’ ἐγὼ φράζεσθαι ἄνωγα.
8 οἷς τὸ πέλειν τε καὶ οὐκ εἶναι ταὐτὸν νενόμισται
9 κοὐ ταὐτόν, πάντων δὲ παλίντροπός ἐστι κέλευθος.

49 Heidegger, GA 35, 124, 128, 130, 185.
50 Heidegger, GA 35, 128.
51 Heidegger, GA 35, 123.
52 Heidegger, GA 35, 123.
53 Heidegger, GA 35, 125.
54 Heidegger, GA 35, 122.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·16·

Nach Helmuth Vetter lautet die Übersetzung:55

1 „Not ist, dass das, was du sagst und denkst, ein Seiendes ist;
es ist nämlich Sein,

2 ein Nichts gibt es nicht; das heiße ich dich zu bedenken.“
8 „denen das Sein wie das Nichtsein für dasselbe gilt
9 und nicht für dasselbe, in allem wendet ihr Pfad sich zum

Gegenteil.“56

Nun folgt Heideggers Übersetzung:

„1) Es muß das Hinstellen sowohl wie das Vernehmen verbleiben,
das Sein nämlich (das Seiend qua Sein) ist das Ist. Das Nichtsein
hat kein ,es ist‘; das freilich heiße ich dich dir kund zu halten.“57

„8) denn Satzung ist: das Vorhanden und Nicht-vorhanden sei
dasselbe und auch nicht dasselbe, denn in allem widerwendig ist
der Pfad.“58

Das λέγειν (Vers 1) übersetzt Heidegger hier mit „Hinstellen“.59 Vetter nennt
mit Recht den Bezug des λέγειν zum κρῖναι δὲ λόγῳ (Frgm. B 7, 5):

„Zwar sind Sagen und Denken wechselseitig aufeinander bezogen,
doch es gibt eine Rangordnung. […] Hier jedoch ergibt sich die
Reihung aus dem Bezug des λέγειν zum κρῖναι δὲ λόγῳ (B 7.5).
Nicht der λόγος als Rede ist gemeint, sondern der λόγος als
ἔλεγχος, d. h. Widerlegung als Vorbereitung der Entscheidung, die
ihrerseits das νοεῖν ermöglicht.“60

55 Abweichend von Diels – Kranz, wählt Vetter die folgende Lesart für Vers 1: χρὴ τὸ λέγεις
τὸ νοεῖς τ’ ἐὸν ἔμμεναι· (Parmenides: Sein und Welt, 103).

56 Parmenides: Sein und Welt, 103.
57 Heidegger, GA 35, 120.
58 Heidegger, GA 35, 121.
59 Später, in seinem Text „Moira“ (1952), übersetzt Heidegger hier das λέγειν (lesen, auch

legen) mit „vorliegen-lassen“ (in: Heidegger, GA 7, 235–261, hier: 247, vgl. 255; vgl.
auch Heidegger, GA 8, 200 ff., 220 ff., 232 f.). Das κρῖναι übersetzt Heidegger in seiner
Vorlesung vom Sommersemester 1935 entsprechend der griechischen Grundbedeutung
mit „entscheide scheidend“ (Heidegger, GA 40, 182; vgl. schon Heidegger, GA 22, 65;
Heidegger, GA 2, 295).

60 Parmenides: Sein und Welt, 104; vgl. auch Heidegger, GA 40, 176–178; Heidegger, GA 8,
202. Der parmenideische élenchos (ἔλεγχος) als „Widerlegung einer



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·17·

Nach Wilhelm Papes Handwörterbuch der griechischen Sprache, das
Heidegger benutzte, ist πέλειν (Frgm. B 6, 8), gewöhnlich sein, „von εἶναι so
unterschieden, daß es ein dauerndes, fortgesetztes Vorhandensein, Statthaben
ausdrückt“61, worauf sich Heideggers Übersetzung wohl bezieht.

In der Übersetzung von Vers 1 spricht er (in Klammern erläuternd) nicht
vom Seienden „qua Sein“, sondern von „das Seiend qua Sein“. Das Seiend qua
Sein ist einig-einzig (vgl. Frgm. B 8). Den Ausdruck „das Seiend-sein“ prägte
bereits Kurt Riezler in seiner Parmenides-Interpretation (1934):

„Was ist τὸ ἐόν? Nicht das Seiende – das heißt griechisch τὰ ὄντα.
Der Singular ist hier nicht wie im Deutschen ein verkappter Plural.
Das Partizip im Neutrum bezeichnet den Zustand. […] Τὸ ἐὸν ist
das Seiend-sein. Es ist das ,Sein‘, wenn der Infinitiv den Zustand
meint.“62

Das „Seiend“ (τὸ ἐόν) (oder das „Anwesend“) ist – wie Heideggers
„Leitwort“ Ereignis (seit 1936) – als „Singulare tantum“63 zu betrachten.

Wie Klaus Held zu Recht bemerkt ist das to eón (τὸ ἐόν), das Seiend-sein,
„nicht doppeldeutig, sondern meint eindeutig eines: die ontologische

Gegenposition“ (Klaus Held, Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und
Wissenschaft. Eine phänomenologische Besinnung, Berlin/New York: De Gruyter 1980,
472) spielt eine entscheidende Rolle in der Parmenides-Auslegung von Klaus Held.

61 Stichwort „πέλω“ in: Pape, Handwörterbuch der griechischen Sprache, Bd. 2, 552, vgl.
auch „πέλομαι“ in: Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd. II, 501 f.

62 Parmenides, Übersetzung, Einführung und Interpretation von Kurt Riezler, bearb. und mit
einem Nachwort von Hans-Georg Gadamer, 3., unveränderte Aufl., Frankfurt a. M.:
Klostermann 2001, 45. Für das „impersonale“ „es ist“, das seinem sachlichen Gehalt nach
nicht „etwas über etwas ausspricht“, könnte man nach Klaus Held, wenn es erlaubt wäre,
die sprachliche Formulierung „es seint“ wählen (Held, Heraklit, Parmenides und der
Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513 f.).

63 Martin Heidegger, „Der Satz der Identität“ (1957), in: Martin Heidegger, Identität und
Differenz, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 11), Frankfurt a. M.:
Klostermann 2006, 31–50, hier: 45; vgl. Martin Heidegger, Wegmarken, hg. von
Friedrich-Wilhelm von Herrmann (GA 9), 3. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 2004,
316, Anm. a.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·18·

Differenz“64 (von Sein und Seiendem), wenngleich diese als solche noch
unabgehoben bleibt.
Dieser „Zustand“, jedoch nicht im gewöhnlichen Sinne, wie es von

Heidegger in der Übersetzung von ὡς … ἔστι mit „wie es ist“ (Frgm. B 2, 3)
zum Ausdruck gebracht wird, ist aber „nicht die leere Gemeinsamkeit all des
Vielen“65, keine höchste Gattung. Später, in seinem Vortrag „Moira
(Parmenides, Fragment VIII, 34–41)“ (1952), prägt Heidegger neben dem
Ausdruck „das Seiend“ für das ἐόν auch den Terminus „das Anwesend“.66

d) Fragment B 8, 1 ff.

Das Fragment B 8 ist von besonderer Bedeutung für das Lehrgedicht und für
den Übergang vom Aletheia- zum Doxa-Teil. Georg Picht vertritt in seinem
Kommentar zu Fragment B 8 die Ansicht, „daß die Versreihe 34–41 einen
Durchblick durch den gesamten Aufbau des parmenideischen Denkens gibt;
denn sie führt von dem Selben im Erkennen und ,Seienden‘ über die Fesseln
der Moira bis in den Bereich der Doxa.“67

Nicht zufällig widmet sich der umfangreichste Paragraph (§ 22) der
Vorlesung vom Sommersemester 1932 der „Auslegung von Fragment 8“.68 Zur
Bedeutung der Auslegung von B 8 ist zu beachten, dass dieses Fragment nur

64 Held, Heraklit, Parmenides und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513; vgl.
dagegen Hans-Georg Gadamer, „Zur Vorgeschichte der Metaphysik“ (1950), in: Hans-
Georg Gadamer, Griechische Philosophie II (Gesammelte Werke, Bd. 6), Tübingen: Mohr
Siebeck 1985, 9–29, hier: 14 f.; Hans-Georg Gadamer, „Parmenides oder das Diesseits
des Seins“ (1988), in: Hans-Georg Gadamer, Griechische Philosophie III (Gesammelte
Werke, Bd. 7), Tübingen: Mohr Siebeck 1991, 3–31, hier: 27.

65 Parmenides, Übersetzung, Einführung und Interpretation von Kurt Riezler, 45.
66 In: Heidegger, GA 7, 235–261, hier: 245 und 250. Den Terminus „das Seiend“ für das ἐόν

übernimmt Eugen Fink (1905–1975), Kollege Heideggers an der Universität Freiburg
i. Br., in seiner Abhandlung Zur Ontologischen Frühgeschichte von Raum – Zeit –
Bewegung, Den Haag: Nijhoff 1957, 60 ff.; vgl. auch Held, Heraklit, Parmenides und der
Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 513, 515 ff.

67 Georg Picht, „Die Epiphanie der Ewigen Gegenwart: Wahrheit, Sein und Erscheinung bei
Parmenides“, in: Georg Picht, Wahrheit, Vernunft, Verantwortung. Philosophische
Studien, 3. Aufl., Stuttgart: Klett-Cotta 2004, 36–86, hier: 53.

68 Heidegger, GA 35, 134–187.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·19·

ganz geschlossen bei Simplicius69 (6. Jahrhundert n. Chr.) überliefert ist, dessen
Text Heidegger vorzieht (gegenüber Plutarch, um 45 n. Chr. bis nach 120, und
Proklos, 412–485 n. Chr.).70

Das wichtige Fragment B 8, 5 zum Problem von Zeit und Ewigkeit wird
noch weiter unten betrachtet.71 Wir beginnen mit den σήματα πολλὰ μάλα
(Frgm. B 8, 2–3), Zeichen, viele gar, eine Bestimmung des Weges, nämlich
dem der Wahrheit, der Göttin. Für Heidegger sind die σήματα aber „nicht
Wegweiser am Weg, auch nicht Eigenschaften des Seins, sondern Aussichten
auf dieses – das Sein – Hinsichten, in denen es ersichtlich wird.“72

Auf die vielfältigen Probleme der Übersetzung von Fragment B 8 kann hier
nicht ausführlicher eingegangen werden.73 Es soll nur auf die anfängliche
Auslegung und Übersetzung von B 8, 1–2 kurz eingegangen werden, weil hier
Heideggers hermeneutischer Ansatz und Zugang zu dem ganzen Fragment
verdeutlicht werden kann.

Es stellt sich die Frage, wie ὡς ἔστιν (Frgm. B 8, 2) auszulegen und zu
übersetzen ist. Helmuth Vetter stellt dazu die Frage: „Bezieht sich ,dass es
ist‘ auf das Sein oder auf den Weg zum Sein?“74 Ferner ist das ὡς im Sinne von
„dass“ oder ursächlich im Sinne von „weil“ zu interpretieren?75 Vetter
entscheidet sich, anders als so gut wie alle Übersetzer und Kommentatoren, für
die Übersetzung: „weil es ihn [den Weg!] tatsächlich gibt“76. Wie oben
ausgeführt wurde, geht es für Heidegger aber in dem Fragment um Hinsichten
auf das Sein, wie (ὡς) es ist. Daher übersetzt er: „wie es um das Sein steht“77.

In den Versen B 8, 3–6 werden nunmehr die σήματα aufgezählt, die
Heidegger aber nicht der Reihenfolge des Fragments nach nennt, sondern

69 Simplicii in Aristotelis Physicorum libros quattuor priores commentaria, ed. Hermannus
Diels, Berolini: Typis et impensis G. Reimeri 1882 (Commentaria in Aristotelem Graeca,
edita consilio et auctoritate Academiae Litterarum Regiae Borussicae, Vol. IX), 145 f.

70 Vgl. auch Schlüter; Heidegger und Parmenides, § 45.
71 Vgl. dazu auch Neumann, Heidegger und Parmenides, § 4 a; Neumann, Der Anfang der

abendländischen Philosophie, § 5 a.
72 Heidegger, GA 35, 141.
73 Vgl. Parmenides: Sein und Welt, 112–138; Schlüter, Heidegger und Parmenides.
74 Parmenides: Sein und Welt, 117.
75 Parmenides: Sein und Welt, 117.
76 Parmenides: Sein und Welt, 112.
77 Heidegger, GA 35, 135.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·20·

zuerst die verneinenden Ausdrücke (mit ἀ- und οὐδέ) anführt (mit Heideggers
Übersetzungen in Klammern):

ἀ-γένητον („ohne Aufgang“) – ἀν-ώλεθρον („ohne Untergang“) – ἀ-τρεμές
(„ohne Leben“) – ἀ-τέλεστον („gar nicht erst fertigzustellen“) – οὐδ’ ἦν („nicht
ehemals war es“) – οὐδ’ ἔσται („nicht dereinst wird es sein“); ferner (positiv)
οὖλον („ganz“) – μουνογενής („allein“) – νῦν ὁμοῦ πᾶν („als
Gegenwart ,ist‘ es all-zumal“) – ἕν („einheitlich“) – συνεχές
(„zusammenhaltend“).78

Die erste Gruppe der verneinenden σήματα fasst Heidegger folgendermaßen
zusammen:

„Überblicken wir noch einmal die Verneinungen: ohne Auftauchen,
Schwinden, Beben, Herstellung, Zeitwandel; kurz: ohne Hin und
Her, Von – Zu, jegliches Übergehen von einem zum anderen, ohne
Übergang, d. h. ohne Werden.“79Im eigentlichen Sinne ist es für ihn
entsprechend der vorangegangenen Ausführungen „ein bestimmt
geartetes Sehen, Weg-halten, Freihalten von Auftauchen und von
jeglichem Werden“.80

Es sollen nun erst einmal keine weiteren Verse mehr erörtert werden,
sondern Heideggers nicht leicht zu verstehende Auslegung von νῦν ὁμοῦ πᾶν81

78 Heidegger, GA 35, 142, vgl. 135 f. (Übersetzung). Klaus Held unterscheidet vier
„Gruppen von Wegmarken“ (sémata) in Fragment B 8, 3–49 (Held, Heraklit, Parmenides
und der Anfang von Philosophie und Wissenschaft, 516 f.) und bemerkt: „Die Wegzeichen
müssen also immer auch in einer positiven Formulierung genannt werden.“ (Ebd., 519)
Beispielsweise fasst er „ganz“ (οὖλον) und „einzigartig“ (μουνογενής) zur 2. Gruppe
zusammen (ebd., 516). Es ist noch zu bemerken, dass Held das Vernehmen (νοεῖν) selbst
zu den Wegzeichen rechnet (ebd., 542). In einer gewissen Entsprechung sind für den
späten Heidegger (in seinem Text „Moira“ (1952)) die σήματα „keine Merkzeichen für
anderes“, sondern „das vielfältige Scheinen des Anwesens selber aus der entfalteten
Zwiefalt“ (in: Heidegger, GA 7, 235–261, hier: 258). Ein Schema der Beweisstruktur
(oder besser: Struktur des darlegend-aufweisenden Nachweises) in B 8, 1–21 im
Anschluss an Karl Bormann (Karl Bormann, Parmenides. Untersuchungen zu den
Fragmenten, Hamburg: Meiner 1971, 160 f.) gibt Helmuth Vetter (Parmenides: Sein und
Welt, 119, vgl. 176–178; vgl. auch Schlüter, Heidegger und Parmenides, § 47. Der bereits
von Heidegger aufgewiesene „indirekte Beweis“ (Frgm. B 8, 7–11) (Heidegger, GA 35,
153–155) findet sich auch bei Bormann (ebd.).

79 Heidegger, GA 35, 144.
80 Heidegger, GA 35, 144.
81 Das Fragment B 8, 5 (οὐδέ ποτ’ ἦν οὐδ’ ἔσται, ἐπεὶ νῦν ἔστιν ὁμοῦ πᾶν) übersetzt

Heidegger in Abweichung von der üblichen Übersetzung: „5) auch nicht ehemals war es,
auch nicht dereinst wird es sein, denn als Gegenwart ,ist‘ es all-zumal“ (Heidegger, GA



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·21·

(Frgm. B 8, 5), das bereits angesprochene Problem der Zeit, und das ἕν (Frgm.
B 8, 6), die Frage nach der Einheit.

Das νῦν, Jetzt, fällt offenbar heraus „aus Vergangenheit und Zukunft“, „aus
der Vielfalt der Verstreuten in seinem Nacheinander“ und kann daher „gar
nicht gemessen und verglichen werden“82 – wie nach der aristotelischen
Definition der Zeit im IV. Buch der Physik (Δ 11, 219 b 1 f., vgl. 220 a 24–
26).83 Das νῦν ist aber auch nicht „gleichzusetzen mit dem Jetzt und nunc, das
eine spätere christliche Zeit das nunc stans nennt im Unterschied zum nunc
fluens, im Unterschied zum ,fließenden Jetzt‘ das stehende, und dieses
gleichgesetzt mit Ewigkeit.“84 Das nunc stans bleibt letzlich per negationem
noch dem nunc fluens, der fließenden Zeit der „vulgären“ Zeit-Interpretation
(seit Aristoteles), verhaftet.85 Bereits in einer Anmerkung zu § 81 von Sein und
Zeit bemerkt Heidegger:

„Daß der traditionelle Begriff der Ewigkeit in der Bedeutung des
‚stehenden Jetzt‘ (nunc stans) aus dem vulgären Zeitverständnis
geschöpft und in der Orientierung an der Idee der
‚ständigen‘ Vorhandenheit umgrenzt ist, bedarf keiner
ausführlichen Erörterung.“86

In der Vorlesung vom Wintersemester 1925/26 heißt es zur Begründung:
„Denn Außerzeitliches und Überzeitliches sind nur Modifikate des In-der-Zeit-
seins, setzen dieses als Möglichkeit voraus.“87

35, 135). Das Adverb „zumal“, mittelhochdeutsch „ze mâle“, hatte bis zum 16.
Jahrhundert die Bedeutung von „zugeich“, auch „zusammensein“ (Jacob Grimm/Wilhelm
Grimm, Deutsches Wörterbuch, Bd. 1–33, München: Deutscher Taschenbuch-Verlag
1984 (Fotomechan. Nachdr. d. Erstausg. 1862–1984), Bd. 32, 531–534).

82 Heidegger, GA 35, 146.
83 Vgl. Günther Neumann, „Phänomenologie der Zeit und der Zeitlichkeit bei Husserl und

Heidegger“, in: Günther Neumann, Phänomenologische Untersuchungen. Zum Begriff
von Natur – Raum – Zeit, zur Geschichte des Seins, zur Kunst und Technik, zur Ethik und
Freiheit, Berlin: LIT 2025, 140–198, hier: 150–155.

84 Heidegger, GA 35, 146, vgl. 164 f.
85 Zur Bestimmung des „nunc stans“ vgl. u. a. Anicius Manlius Severinus Boethius, Die

Theologischen Traktate, lateinisch-deutsch, übers., eingel. und mit Anm. vers. von
Michael Elsässer, Hamburg: Meiner 1988, 18 f. (De trinitate 4); vgl. Neumann, Der
Anfang der abendländischen Philosophie, 31.

86 Heidegger, GA 2, 564, Anm. 7.
87 Martin Heidegger, Logik. Die Frage nach der Wahrheit, hg. von Walter Biemel (GA 21),

2., durchges. Aufl., Frankfurt a. M.: Klostermann 1995, 242; vgl. Martin Heidegger,



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·22·

Der ursprünglichere Ansatz gegenüber dem ,vulgären‘ Verständnis
von ,Zeit‘ und ,Ewigkeit‘ wird hier nur in einer Randbemerkung angedeutet
(vgl. auch unten f) Ergebnis und Zusammenfassung): „Rein Temporalität der
Gegenwärtigung von Anwesenheit; ὁμοῦ – das Vernehmen in sich → in
einem.“88

Dem Neutrum ἕν, „Eins“, stehen gegenüber „gar viele Hinsichten“ – πολλὰ
μάλα σήματα (Frgm. B 8, 2 f.) –, die dem Sein zugewiesen werden. Daher
muss die Einheit dieses Einen „gleichsam alles Wesentliche“ enthalten, „was
zum Einen als einem gehört, die Einheit ausmacht.“89 Heidegger übersetzt ἕν
mit „;Einheitlich‘ als das Wesen von Einem, qua Einheit in sich befassend alles,
was ein-haft ist“.90 Wie ist diese Übersetzung zu verstehen? Heidegger
unterscheidet fünf Einheiten, die das ἕν als „das Einheitliche“ umfassen und in
sich befassen muss: „Erstheit – Selbigkeit – Einfachheit – Einzigkeit –
Ganzheit“.91 So ist z. B. μουνογενής (Frgm. B 8, 4), „allein“, „Einheit qua
Einzigkeit“.92 Man könnte hier in gewisser Weise eine Entsprechung zu dem
sehen, was im logisch-kategorialen Sinne als Transzendentalien bezeichnet
wird, aber das Eine liegt hier innerhalb der Transzendentalien.93 Es stellt sich
sogleich die Frage – als ein Grundproblem der Philosophie –, wie die Einfalt
mit der Vielfalt, das ἕν mit dem πολλὰ (μάλα σήματα) zu vereinbaren ist.
Heidegger gibt folgende Erläuterung, die schon in der obigen Übersetzung zum
Ausdruck gebracht ist:

„Das Vielfältige, was dem ἕν zukommt, ist nur eine Vielfalt von
Einheiten, die eben aus dem Einen als Einheit sich entfalten (vgl.
Temporalität!). Diese Vielfalt zerstört nicht die Einheiten, sondern

„Aufzeichnungen zur Temporalität (Aus den Jahren 1925 bis 1927)“, hg. von Claudius
Strube, in: Heidegger Studies 14 (1998), 11–23, hier: 17–19.

88 Heidegger, GA 35, 146, Anm. 73.
89 Heidegger, GA 35, 146.
90 Heidegger, GA 35, 146 f.
91 Heidegger, GA 35, 147.
92 Heidegger, GA 35, 147.
93 Vgl. Art. „Transzendental“ in: Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 10, hg. von

Joachim Ritter und Karlfried Gründer, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft
1998, 1358–1379.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·23·

bildet sie in ihrem vollen Wesen.“94

Es ist kein Zufall, dass in Platons Dialog Parmenides die Frage nach dem Sein
als die Frage nach dem ἕν gefasst wird und im X. Buch der Metaphysik des
Aristoteles das ἕν behandelt wird.95

Weshalb setzt Parmenides’ Aufzählung der σήματα (Frgm. B 8, 3–5) mit
verneinenden Ausdrücken (ἀ-privativum bzw. οὐδέ) ein? Heidegger wendet
sich gegen eine Interpretation der negativen Ausdrücke als „nur
Polemik“ gegen „fremde Ansichten“, z. B. gegen Heraklit.96 Diese
Verneinungen sind für ihn „nicht beliebig und zufällig gegen irgend eine
Theorie gerichtet, sondern wesensmäßig gegen das gewöhnliche Meinen und
Wähnen“.97 „Das Sein und dessen Verständnis muß sich durchsetzen gegen den
Schein und die Verstrickung in ihn.“ 98 Eine solche Auslegung vertritt im
Grunde schon der frühe Heidegger.99

In seinem in Rom gehaltenen Vortrag „Europa und die deutsche
Philosophie“ (1936) sagt Heidegger dann zum Verhältnis der beiden
anfänglichen Denker Parmenides und Heraklit:

„Man sagt, Parmenides lehre das Sein gegenüber dem Werden;
aber er spricht nur vom Seyn als dem Einen und Selbigen, weil er
weiß, daß es ständig vom Schein bedroht ist und dieses zu ihm

94 Heidegger, GA 35, 147.
95 Vgl. z. B. Aristoteles, Met. I (Buch X) 2, 1054 a 13: ὅτι δὲ ταὐτὸ σημαίνει πως τὸ ἓν καὶ

τὸ ὄν […]. „Daß das Eine und das Seiende gewissermaßen dasselbe bedeuten
[…].“ (Übersetzung nach: Aristoteles, Metaphysik, Griechisch-Deutsch, Neubearb. der
Übers. von Hermann Bonitz, mit Einl. und Komm. hg. von Horst Seidl, griechischer Text
in der Ed. von Wilhelm Christ, Zweiter Halbband: Bücher VII(Z)–XIV(N), 3., verb. Aufl.,
Hamburg: Meiner 1991) Und an späterer Stelle (1054 a 18 f.): καὶ τῷ τὸ ἑνὶ εἶναι τὸ
ἑκάστῳ εἶναι. „Eines-sein heißt eben ein Einzelnes-sein.“ (Ebd.) Zu verweisen ist dann in
der Neuzeit z. B. auf Leibniz’ bekanntes „Axiom“, dessen Aussage in der
unterschiedlichen BETONUNG liegt, „que ce qui n’est pas veritablement UN estre, n’est
pas non plus veritablement un ESTRE.“ (Gottfried Wilhelm Leibniz, Sämtliche Schriften
und Briefe, hg. von der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wissenschaften und der
Akademie der Wissenschaften in Göttingen, II. Reihe: Philosophischer Briefwechsel, 2.
Band: 1686–1694, Berlin: Akademie-Verlag, 174–193, hier: 186 (Leibniz an Antoine
Arnauld, 30. April 1687).

96 Heidegger, GA 35, 149, vgl. 101, 142.
97 Heidegger, GA 35, 149.
98 Heidegger, GA 35, 149.
99 Vgl. Neumann, „Heideggers frühe Parmenides-Aulegung“; Neumann, Heidegger und

Parmenides, § 4.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·24·

gehört als sein Schatten.
Man sagt, Heraklit lehre das Werden gegenüber dem Sein; aber

er spricht nur vom Werden, um es hineinzudenken in das Eine des
Seyns, das im Wesen des λόγος ist. Aber λόγος heißt da nicht, wie
die Späteren meinen, Vernunft und Rede, sondern die Sammlung,
die ursprüngliche Gesammeltheit aller Widerstreite in das Eine
(λέγειν – lesen, Zusammenlesen, Weinlese).

Wenn jemals zwei Denker dasselbe lehrten, Parmenides und
Heraklit – die man gern als Schulbeispiel des Zwiespaltes der
philosophischen Meinungen anführt – bewahrten und entfalteten
noch ganz den ersten Anfang des abendländischen Denkens.“100

e) Fragment B 8, 34–41

Wie oben bereits erwähnt wurde (nach Georg Picht), gibt die Versreihe 34–41
einen gewissen Durchblick durch den gesamten Aufbau des parmenideischen
Denkens. Heidegger gibt eine Übersetzung der Verse und eine knappe
Interpretation, da die (verneinenden und positiven) σήματα bereits eingehenden
betrachtet wurden. Es sollen hier nur die Verse 34 und 38–41 angeführt
werden, zunächst mit der Übersetzung von Helmuth Vetter:

34 ταὐτὸν δ’ ἐστὶ νοεῖν τε καὶ οὕνεκεν ἔστι νόημα.
38 τῷ πάντ’ ὄνομ(α) ἔσται101,

ὅσσα βροτοὶ κατέθεντο πεποιθότες εἶναι ἀληθῆ,
40 γίγνεσθαί τε καὶ ὄλλυσθαι, εἶναί τε καὶ οὐχί,

καὶ τόπον ἀλλάσσειν διά τε χρόα φανὸν ἀμείβειν.

100 In: Martin Heidegger, Vorträge, Teil 2: 1935 bis 1967, hg. von Günther Neumann (GA
80.2), Frankfurt a. M.: Klostermann 2020, 679–696, hier: 688. Zu den gewöhnlich
vertretenen Auffassungen zu Parmenides und Heraklit vgl. kritisch Parmenides: Sein und
Welt, 51–56.

101 Nach Diels – Kranz. In anderen Ausgaben hier auch (nach Simpl. Codex E): ὀνόμασται,
„benannt“ (Parmenides, Über das Sein, Griechisch/Deutsch, mit einem einf. Essay hg. von
Hans von Steuben, Ditzingen/Stuttgart: Reclam 2019), 12 (Nr. 8); Die Vorsokratiker,
Griechisch/Deutsch, ausgewählt, übers. und erl. von Jaap Mansfeld und Oliver Primavesi,
überarb. und erw. Neuausg., Ditzingen: Reclam 2021, 316–341, hier: 328 (Nr. 11)).



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·25·

34 „Das Selbe aber ist Denken sowohl als auch dessentwegen
ist der Gedanke.“

38 „deshalb wird alles Name sein,
was die Sterblichen festgesetzt haben, überzeugt davon,

dass es wahr sei,
40 werden sowohl wie verderben, sowohl sein als auch nicht

zu sein,
und den Ort zu wechseln und durch Farbe das Licht zu

tauschen.“102

Heidegger gibt die folgende Übersetzung:

„34) Dasselbe aber ist das Vernehmen und das, deswillen die
Vernehmung.“
„37–51) … – da also das Geschick [Μοῖρα103] es gefesselt hat ins
Ganze und Bewegungslose, so bleibt ihm völlig nur Name. Als das,
was die Menschen angesetzt haben, vertrauend es sei das
Unverborgene. |
40) Aufgehen sowohl als Untergehen, (So)sein zumal und
Nichtsosein (vgl. [Frgm. B] 6, 8 f.), den Ort vertauschen und die
Oberfläche wechseln im Licht.“104

Heidegger übersetzt βροτοὶ (Vers 39) nicht (wörtlich) mit „die Sterblichen“,
sondern mit „die Menschen“. Mit den Sterblichen sind, wie Karl Reinhardt
belegt, alle Sterblichen gemeint, alle Menschen, „die Gesamtheit der
Menschen“.105 Die Übersetzung mit „die Menschen“ ist daher gerechtfertigt.
Heidegger spricht auch von der „Menschensippschaft“106. Das Wort νόημα in
Vers 34 gehört im Griechischen zu den Verbalsubstantiven auf -μα oder -σις –

102 Parmenides: Sein und Welt, 114 f.
103 Ergänzung in eckigen Klammern (hier und weiter unten) vom Verf. Dem Fragment B 8,

34–41 widmet Heidegger später (1952) seinen Text „Moira“ (in: Heidegger, GA 7, 235–
261).

104 Heidegger, GA 35, 138.
105 Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 69, vgl. 66.
106 Heidegger, GA 35, 128.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·26·

wie auch das Wort φύσις –, die sowohl als nomen actionis wie auch als nomen
acti verwendet werden können, also als Denken (von Gedachtem) und als (im
Denken) Gedachtes. Damit bringt das eine Wort νόημα immer schon „die
Doppelnatur des Denkens als eines Sich-Richtens-auf zum Ausdruck. Denken
ist immer zugleich auch schon Gedachtes, Denken kann auch sich selbst […]
nur als Gedachtes erfahren.“107

Die gesamte Versreihe gibt für Heidegger als Beschluss des vorangehenden
Beweisgangs der σήματα dann nochmals einen Rückgang in den Ur-satz (Frgm.
B 3), „so freilich, daß dessen Gehalt jetzt bestimmter dargestellt wird“ (in
Frgm. B 8, 34).108 Das soll nun gleich ausführlich zitiert werden, weil
Heideggers Gesamtinterpretation damit erläutert und zugleich bestätigt wird.
Damit erweist sich auch die innere Schlüssigkeit von Heideggers Auslegung
des Lehrgedichtes im Ganzen (wie auch weitere Textstellen belegen, die hier
nicht behandelt werden können). Von einem „Beweisgang“ im Sinne einer
formalisierten Logik (logica docens) kann aber bei Parmenides noch keine
Rede sein. Wir dürfen Parmenides nicht „prüfen und gar schulmeistern“ oder
auch „ihn loben, daß er schon den Satz des Widerspruchs oder der Identität
befolgt oder gar […] gekannt habe“.109 Das gilt auch, wenn man einen „Zirkel
im Beweis“110 bemängelt. Parmenides Aufweisung ist in sich zirkelhaft, wie
alles ursprüngliche Denken, aber der Zirkel ist kein „circulus vitiosus“, sondern
ein hermeneutischer.111 Das aufschlussreiche Zitat zum Rückgang in den
Ur-satz lautet nun:

„Nicht einfach Zusammengehörigkeit von Vernehmen und Sein.
Vielmehr jetzt das Sein ausdrücklich gefaßt als οὕνεκέν ἐστι
νόημα, als Worumwillen des Vernehmens. Dieses ist, was es ist, im

107 Günther, Grundfragen des griechischen Denkens, 219.
108 Heidegger, GA 35, 180.
109 Heidegger, GA 35, 155 (Die Auslassungspunkte in eckigen Klammern kennzeichnen zwei

nicht entzifferte Zeichen.); vgl. auch Martin Heidegger, Ergänzungen und Denksplitter, hg.
von Mark Michalski (GA 91), Frankfurt a. M.: Klostermann 2022, 342–346, bes. 343. Die
gegenteilige Ansicht vertritt z. B. Ernst Heitsch (Parmenides, die Fragmente, griechisch-
deutsch, hg., übers. und erl. von Ernst Heitsch, 3., abermals durchges. und erw. Aufl.,
Zürich: Artemis und Winkler 1995, 115 f.).

110 Heidegger, GA 35, 157.
111 Heidegger, GA 2, 202–204; vgl. auch Parmenides: Sein und Welt, 200.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·27·

Dienst und Auftrag des Seins. Das Vernehmen vereint, damit darin
das Sein gebildet und entworfen werde. Und dieses so Entworfene
zugleich als das ἐν ᾧ, worin das Vernehmen sich hineinspricht. Wir
wissen, νοεῖν gehört zusammen mit λέγειν. Das Vernehmen ist für
sich als etwas Vorhandenes gar nicht aufzufinden. Wir stoßen
darauf, sofern wir zuvor auf das Sein treffen. In ihm als dem
Einheitlichen und der Anwesenheit finden wir je das der
Einheitlichkeit Zugetragene Einigen und Sammeln, d. h. λέγειν,
und in der Anwesenheit finden wir den notwendigen Bezug auf
Gegenwart. Alle Sprache ist nur im Sein sagbar. Daher: wo kein
Sein verstehbar, da auch keine Sprache und umgekehrt: wo keine
Sprache, da auch kein Seinsverständnis. […]

Weste nicht Sein als solches, dann bliebe das νοεῖν auch ein
Nichts. […] Geschähe aber nicht das Entwerfen im νοεῖν, dann
bliebe Anwesenheit verschlossen und kein Seiendes vermöchte je
zu begegnen. Sein und Vernehmen stehen daher nicht in einer
gleichsinnigen umkehrbaren Beziehung des Gegenseitigen
Zugehörens. Vielmehr gehört das Sein dem Vernehmen anders zu
als das Vernehmen dem Sein und etwa nur der Sinn der
Notwendigkeit ist jeweils ein anderer. Aber diese Verschiedenheit
auch so in der Gegenseitigkeit der Beziehung gehört zur
Einheitlichkeit des vollen Wesen des Seins.“112

Was sich in dieser Auslegung Heideggers schon andeutet, ist der gewisse
Vorrang des Seins gegenüber dem νοεῖν, wie es seine späten Untersuchungen
zum Fragment B 3 noch deutlicher zum Ausdruck bringen.113 Bereits in § 51
der Vorlesung Einführung in die Metaphysik vom Sommersemester 1935 heißt
es:

„Vernehmung ist nicht eine Verhaltungsweise, die der Mensch als
Eigenschaft hat, sondern umgekehrt: Vernehmung ist jenes
Geschehnis, das den Menschen hat. Daher wird immer nur

112 Heidegger, GA 35, 180 f.
113 Vgl. Neumann, Heidegger und Parmenides, §§ 9 und 10.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·28·

schlechthin von νοεῖν, von Vernehmung, gesprochen.“114

Das (An-)Wesen des Seins bleibt doch auf das νοεῖν angewiesen. Noch
schärfer als in Fragment B 3 kommt dieses Geschehen der Unverborgenheit in
Fragment B 8, 34 zum Ausdruck, wie Heidegger ebenfalls in der Vorlesung
vom Sommersemester 1935 ausführt:

„Noch schärfer sagt Parmenides denselben Satz in Frg. 8 v. 34:
ταὐτὸν δ’ἐστὶ νοεῖν τε καὶ οὕνεκεν ἔστι νόημα: Dasselbe ist
Vernehmung und das, worumwillen Vernehmung geschieht.
Vernehmung geschieht umwillen des Seins. Dieses west nur als
Erscheinen, in die Unverborgenheit treten, wenn Unverborgenheit
geschieht, wenn ein Sicheröffnen geschieht.“115

Diese Auslegung ist aber nur dann möglich, wenn das οὕνεκεν im final-
ur-sächlichen Sinne („worumwillen“) gedeutet wird.116

Dass Sein überhaupt anwest, wird von Parmenides erst gar nicht hinterfragt.
Erst u. a. Leibniz stellt die Frage: „Pourquoy il y a plustôt quelque chose que
rien? Car le rien est plus simple et plus facile que quelque chose.“117

Was die Sterblichen, die Menschen (irrig) festgesetzt haben, „vertrauend es
sei das Unverborgene“, ist aber – vom Wesen des Seins und der
Unverborgenheit aus verstanden, vom höheren und erhellten Standpunkt aus,
der immer der göttliche war – nur Name, ὄνομα118 (Vers 38), „nur Nennen,
bloßes Meinen und darüber Reden“, aber (wie auch schon in Heideggers früher
Auslegung) „nicht rein nichts!“119 Heidegger spricht mit Sein und Zeit (§ 35)
auch vom „Gerede“:

114 Heidegger, GA 40, 150, vgl. 148 f.
115 Heidegger, GA 40, 147.
116 Vgl. Schlüter, Heidegger und Parmenides (1979), 117.
117 Gottfried Wilhelm Leibniz, „Principes de la Nature et de la Grace“ (1714), § 7, in:

Gottfried Wilhelm Leibniz, Die philosophischen Schriften, hg. von C. I. Gerhardt, Bd. I–
VII, Hildesheim/New York: Olms 1978 (Unveränd. Nachdr. der Ausg. Berlin 1875–1890),
Bd. VI, 598–606, hier: 602; vgl. Heideggers (nachträgliche) „Einleitung“ (1949) zu seiner
Freiburger Antrittsvorlesung „Was ist Metaphysik?“ (1929) (in: Heidegger, GA 9, 365–
383, hier: 381).

118 Mit ὄνομα ist bei Homer noch der Eigenname gemeint, mit dem eine Person genannt wird,
also eine bloß menschliche Festsetzung (vgl. Pape, Handwörterbuch der griechischen
Sprache, Bd. 2, 348).

119 Heidegger, GA 35, 181.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·29·

„Das gemeine Seinsverständnis bleibt im Gerede über das Seiende
hängen. Darin verstrickt wird der Blick nicht frei, um die
gesammelte und sammelnde Hinsicht auf das Eine zu vollziehen
und die Anwesenheit als solche in der Gegenwart zu begreifen, nur
ὀνομάζειν, kein λέγειν.“120

Was das ὀνομάζειν betrifft, kann auch auf Vers 53 verweisen werden, insofern
„(be)nennen“ hier unmittelbar mit „irren“ (ἐν ᾧ πεπλανημένοι εἰσίν) in Vers
54 in Verbindung steht. Der Irrtum der Sterblichen besteht aber nicht nur und
primär in der falschen Benennung, wie Felix Heinimann zu Recht (gegen
Hermann Diels) bemerkt:

„Dennoch ist es zu scharf ausgedrückt, wenn man gesagt hat,
Parmenides habe ,die Benennung als Quelle des
Irrtums‘ bezeichnet und ,den Sündenfall der Menschheit mit der
Sprache beginnen‘ lassen.“121

Aber Heinimann verweist doch auf die Gefahr, dass „die falsche Benennung“,
wenn sie einmal erfolgt war, „dann für die Folgezeit weiterwirkte und den
Irrtum verewigte.“122

f) Ergebnis und Zusammenfassung

Es geht Heidegger letztlich darum, Sein als Anwesenheit aufzuweisen. Insofern
Anwesenheit zeithaft ist, ergibt sich: „Der Ur-satz und der Zeit-satz

sagen ,dasselbe‘“.123 Der Ur-satz wurde bereits genannt: τὸ γὰρ αὐτὸ νοεῖν
ἐστίν τε καὶ εἶναι (Frgm. B 3) – „Vernehmen und Sein gehören zusammen.“124

120 Heidegger, GA 35, 181.
121 Felix Heinimann, Nomos und Physis. Herkunft und Bedeutung einer Antithese im

griechischen Denken des 5. Jahrhunderts, Basel: Reinhardt 1965, 50. Auch Helmuth
Vetter zeigt am Text (Frgm. B 8, 38 f. und B 19, 3), „[d]ass der Name nicht als solcher
schon in die Irre führt“ (Parmenides: Sein und Welt, 193). Auch in seinem späteren Text
„Moira“ (1952) bemerkt Heidegger: „Alles so Festgesetzte bleibt ὄνομα. Parmenides sagt
keineswegs, das gewöhnlich Vernommene werde zum ,bloßen‘ Namen.“ ( In: Heidegger,
GA 7, 235–261, hier: 259).

122 Heinimann, Nomos und Physis, 50.
123 Heidegger, GA 35, 179.
124 Heidegger, GA 35, 179.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·30·

Der Satz bezieht sich auf Anwesenheit:

„Diese Anwesenheit aber umzieht uns schon immer, d. h.
Anwesenheit als solche ist die Aussicht, in die wir hineinsehen,
nicht in etwas Vorhandenes, sondern das Hineinsehen als solches.
[…] Dieses bildende und sich entgegenhaltende Sehen ist der
Charakter des νοεῖν. Wir nennen es das Entgegenwarten oder
Gegenwärtigen als Vorbilden von Anwesenheit. Gegenwart
bezeichnet jetzt das Grundverhalten des νοεῖν. Dieses
Grundverhalten als bildendes Sehen in sich ist das Entwerfen von
Anwesenheit. Er-sehen ist im Sehen vorbilden, so wie Weg-sehen.

Umgekehrt, diese Anwesenheit west nur als das Entwerfen im
Entwurf des bildenden Sehens. Gegenwart und Anwesenheit sind
in sich zusammengehörig (wie die Einheit beider gewendet?
Temporalität!).“125

Jede „Fortdauer“ und jedes „Von – bis“ „setzt Anwesenheit voraus“.126

Diese Zusammengehörigkeit von Gegenwärtigen (Entgegenwarten) (νοεῖν) und
Anwesenheit (εἶναι) wird im Satz des Parmenides (Frgm. B 3) zum Ausdruck
gebracht, wenn auch noch nicht ursprünglich gedacht. Woher aber die
Anwesenheit als solche kommt, in deren Umkreis wir Sein verstehen, aus
welchem (geworfenen) „Zuwurf“ für den (entwerfenden) „Entwurf“, und wie
Gegenwärtigen (νοεῖν) und Anwesenheit von Sein ursprünglich
zusammengehörig und selbig-einfach-einzig-einig sind, das bleibt hier noch
unbeantwortet. Heidegger selbst betrachtet seine Vorlesung später als
„unzureichend“.127 Was die hier angesprochene „Temporalität“ von
Anwesenheit betrifft, ist vor allem auf Heideggers späten Vortrag „Zeit und
Sein“128 (1962) zu verweisen.

125 Heidegger, GA 35, 178 f. (1. Hervorhebung vom Verf.).
126 Heidegger, GA 35, 260.
127 Heidegger, GA 35, 103, Anm. 35.
128 In: Martin Heidegger, Zur Sache des Denkens, hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann

(GA 14), Frankfurt a. M.: Klostermann 2007, 3–66; vgl. dazu Ingeborg Schüßler, „Die
Lichtung des Seins aus der Zeit. Zu Heideggers Grundgedanken und seinen Wandlungen“,
in: Harald Seubert (Hg.), Neunzig Jahre „Sein und Zeit“. Die fundamentalontologische
Frage nach dem Sinn von Sein, Freiburg/München: Alber 2019, 43–81; Rainer Thurnher,



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·31·

Die drei Sätze lassen sich also kurz zusammenfassen:

„Ursatz: Sein – Vernehmen.
Wesenssatz: Sein schlechthin ohne Nicht.
Zeitsatz: Sein ein notwendiges Verhältnis zu Gegenwart.“129

Vor allem der Wesenssatz (und erst als Folge der Zeitsatz) bleibt für Heidegger
problematisch: „aber – ist Sein nur An-wesenheit – woher dieser Spruch?
Begründung? Veranlassung? Ab-senz notwendig.“130 Es zeigt sich: „Die
Grunderfahrung des ,Da‘ als solchen – und nur sie in ihrer Übermacht gegen
alles festgehalten.“131 Es blieb bei Parmenides „bei diesem
ersten ,Seinseindruck‘“132 – „reine Gegenwärtigung reiner Anwesenheit“133.

Mit Vers B 8, 50 f. ist der Weg der Wahrheit am Ziel. Der griechische Text
mit Übersetzung lautet nach Helmuth Vetter:

50 ἐν τῷ σοι παύω πιστὸν λόγον ἠδὲ νόημα
ἀμφὶς ἀληθείης·

50 „Dadurch beend’ ich für dich meine Vertrauen erweckende
Rede und den Gedanken

zu beiden Seiten der Wahrheit;“134

Heidegger übersetzt (ohne ausdrückliche Nennung von ἀμφὶς135):

„50) Damit beende ich das gegründete Sagen und Vernehmen

„Zeit und Sein im Licht der Beiträge zur Philosophie“, in: Heidegger Studies 25 (2009),
79–114.

129 Heidegger, GA 35, 261.
130 Heidegger, GA 35, 263.
131 Heidegger, GA 35, 265.
132 Heidegger, GA 62, 393.
133 Heidegger, GA 35, 265.
134 Parmenides: Sein und Welt, 116.
135 Das Wort ἀμφίς/ἀμφί bedeutet aber auch lediglich „um“, „herum“, „umher“, „ringsum“,

„von“ (Frisk, Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd. I, 98; Pape, Handwörterbuch
der griechischen Sprache, Bd. 1, 143). Jaap Mansfeld übersetzt ἀμφὶς ἀληθείης (Vers 51)
mit „hinsichtlich der Wahrheit“ (Parmenides, Über das Sein, hg. von Hans von Steuben,
13 (Nr. 8); Die Vorsokratiker, ausgewählt, übers. und erl. von Jaap Mansfeld und Oliver
Primavesi, 316–341, hier: 329 (Nr. 11)), in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque
lautet die Übersetzung „sur la vérité“ bzw. „about trouth“ (Études sur Parménide, Tom. I,
44). Heideggers Auslegung und Übersetzung ist hier konsequent, insofern für ihn sie
selbst – „die Wahrheit“ – die Göttin ist (Heidegger, GA 54, 7).



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·32·

des Unverborgenen.“136

2. Die Auslegung der Fragmente des Doxa-Teils des Lehrgedichtes

Der Weg des Scheins beginnt mit Fragment B 8, 51–61 und umfasst die
Fragmente B 9 bis B 19. Die Deutung, der Sinn und überhaupt die
Notwendigkeit des Doxa-Teils ist bis heute umstritten oder bleibt für manche
Interpreten „obskur“137. Von Heidegger werden die „δόξα-Fragmente“ in der
Reihenfolge B 9, B 12, B 13, B 10, B 11, B 14, B 16 und B 19 nur in § 23 am
Schluss der Vorlesung vom Sommersemester 1932 erörtert, später dann nicht
mehr. Es können hier nur die für Heideggers Auslegung wesentlichen
Fragmente herausgegriffen werden.

a) Fragment B 8, 53–59

Parmenides entwirft im Doxa-Teil eine Kosmogonie, die trotz der
fragmentarischen Überlieferung in ihrer Grundstruktur deutlich erkennbar ist.
Die entscheidenden Verse zum „dritten Weg“ im Übergang zu den Doxa-
Fragmenten B 9 bis B 19 hat bereits Karl Reinhardt in seinem
„revolutionierende[n] Buch“138 über Parmenides (1916) zu klären versucht, auf
den sich auch Heidegger immer wieder bezieht. Es soll daher zunächst der
griechische Text von Fragment B 8, 53–59 mit der Übersetzung und dem
Kommentar Reinhardts angeführt werden:

53 μορφὰς γὰρ κατέθεντο δύο γνώμας ὀνομάζειν,
τῶν μίαν οὐ χρεών ἐστιν (ἐν ᾧ πεπλανημένοι εἰσίν).

55 τἀντία δ’ ἐκρίναντο δέμας καὶ σήματ’ ἔθεντο
χωρὶς ἀπ’ ἀλλήλων, τῇ μὲν φλογὸς αἰθέριον πῦρ,

136 Heidegger, GA 35, 139.
137 Geoffrey S. Kirk/John E. Raven/Malcolm Schofield, Die vorsokratischen Philosophen.

Einführung, Texte und Kommentare, übers. von Karlheinz Hülser, Stuttgart/Weimar:
Metzler 1994, 266.

138 Gadamer, „Das Lehrgedicht des Parmenides“ (1936), in: Gadamer, Griechische
Philosophie II, 30–57, hier: 30.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·33·

ἤπιον ὄν, μέγ’ ἀραιὸν ἐλαφρόν, ἑωυτῷ πάντοσε τωὐτόν,
58 τῷ δ’ ἑτέρῳ μὴ τωὐτόν· ἀτὰρ κἀκεῖνο κατ’ αὐτό

τἀντία, νύκτ’ ἀδαῆ, πυκινὸν δέμας ἐμβριθές τε.139

„,[53] Denn sie kamen überein, zwei Formen zu benennen, [54]
von denen man die eine nicht benennen darf: das ist ihr Irrtum;
[55 f.] sie schieden gegensätzlich beider Körper und sonderten ihre
Merkmale voneinander: hier die Flamme des Ätherfeuers, [57] die
milde, gar sehr gleiche, sich selbst überall gleiches, [58 f.] dem
anderen ungleiche; doch stellten sie auch jenes andere für sich
allein, auf die entgegengesetzte Seite, die lichtlose Nacht, einen
dichten und schweren Stoff.‘ | Diels hat erkannt, daß τἀντία
adverbial steht wie τἀναντία bei Thukydides VII, 79: τἀναντία
διαστῶμεν. Ich ziehe daraus den Schluß, daß κατὰ nicht mit τἀντία
zu verbinden ist, daß also αὐτό nicht Apposition zum Adverbium
ist, sondern daß κατ’ αὐτό soviel wie ‚allein‘, ‚für sich‘ bedeutet.140

Wie mir scheint, gewinnt bei dieser Auffassung der ganze Satz an
Konzinnität. Zwei Formen werden einander entgegengesetzt, eine
jede für sich; es sind die beiden stärksten und durchgängigsten
Gegensätze, die Parmenides in der Welt der sinnlichen Erscheinung
finden konnte, Finsternis und Licht. Jede dieser Vorstellungen oder
Stoffe – denn er hat kein Mittel zwischen beidem zu unterscheiden
– ist für sich betrachtet ein ταὐτόν, sie leidet weder eine Steigerung
noch eine Schwächung, sie ist einheitlich und ohne Unterschied;
aber sofern sie Gegensatz ist und durch ihr Gegenteil überhaupt erst
zustande kommt, ist sie zugleich ein οὐ ταὐτόν, das heißt, sie ist
und ist doch wiederum nicht. Der Fehler dieser Weltanschauung

139 Reinhardt, Parmenides und die Geschichte der griechischen Philosophie, 69 (Ergänzung
in Keilklammern  …  von Reinhardt in Anlehnung an Diels, Die Fragmente der
Vorsokratiker, Bd. I, 4. Aufl. (Abdruck der 3. Aufl. von 1912 mit Nachträgen), 138–165,
hier: 159). Der in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque edierte griechische Text ist
bis auf geringfügige Abweichungen damit identisch (vgl. Études sur Parménide, Tom. I,
44 f.; ebenso Parmenides, Über das Sein, 14 (Nr. 8); Die Vorsokratiker, 328/330 (Nr. 11)).

140 Die Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque schließt sich dieser Deutung an und übersetzt
„par lui seul“ (Vers 58) (Études sur Parménide, Tom. I, 45).



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·34·

ist, daß sie zwei Formen setzt statt einer; womit keineswegs gesagt
ist, daß eine der beiden, etwa das Licht, dem wahren Wesen näher
stände als die Finsternis […].“141

Die Übersetzung von Vers 54 trifft allerdings nicht den Sinn, wie Karl
Bormann in seiner Kölner Habilitationsschrift überzeugend darlegt.142 Das τῶν
μίαν ist hier nicht partitiv aufzufassen („eine von den beiden“), sondern
kollektiv zu verstehen. Er schlägt in Anlehnung an andere Autoren
(insbesondere Hans Schwabl143) folgende Übersetzung vor: „Von denen eine
(einheitliche) zu benennen nicht statthaft ist.“144 Inhaltlich ergibt sich dann für
Bormann die folgende Aussage: „Die Menschen setzen zwei Formen an,
nämlich Licht und Nacht, und bestreiten, daß sie eine Einheit bilden müssen.
[…] Statt der Zweiheit der Formen aber ist für die Wirklichkeit eine einzige
Form richtig, nämlich das Seiende.“145 Dieser Auslegung schließt sich auch
Hans-Christian Günther an, der immer wieder auch auf Heidegger Bezug
nimmt. Die Menschen sind der Meinung, sie legen sich darauf fest, „zwei

141 Reinhardt, Parmenides, 69 f. (Die Angabe der Verszahlen in eckigen Klammern und der
Trennstrich zum Kommentar stammen vom Verf.).

142 Auch in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque heißt es in der englischen Übersetzung
von Vers 53 f. in Übereinstimmung mit Reinhardt: „For mortals have set their minds on
naming two forms, one of which is not right to name; that is where they have strayed
from the truth.“ (Études sur Parménide, Tom. I, 44 (Ergänzungen in Keilklammern …
in der Pariser Ausgabe)). Ebenso problematisch (wie auch die von Hans-Georg Gadamer
hier aufgenommene Randbemerkung (**) zu IX. (Diels frgt. 8) Vers 53 f. verdeutlicht; vgl.
auch Gadamer, „Das Lehrgedicht des Parmenides. Kurt Riezlers Parmenidesdeutung“, in:
Gadamer, Griechische Philosophie II, 30–57, hier: 50) übersetzt Kurt Riezler: „Denn sie
kamen überein, zwei Gestalten mit Namen zu benennen – denn nur eine könne nicht sein
– darin irrten sie.“ (Parmenides, Übersetzung, Einführung und Interpretation von Kurt
Riezler, bearb. und mit einem Nachwort von Hans-Georg Gadamer, 35).

143 Hans Schwabl, „Sein und Doxa bei Parmenides“, in: Wiener Studien. Zeitschrift für
klassische Philologie 66 (1953), 50–75; revidiert in: Hans-Georg Gadamer (Hg.), Um die
Begriffswelt der Vorsokratiker, Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 1968,
391–422.

144 Bormann, Parmenides, 124 (mit der vorgeschlagenen Verbesserung). Aus der neueren
Literatur sei Panagiotis Thanassas genannt: Er übersetzt Fragment B 8, 54
folgendermaßen (in Übereinstimmung mit Schwabl bzw. Bormann): „a unity of which is
not [deemed] necessary [to name]“ (Panagiotis Thanassas, Parmenides, Cosmos and
Being. A Philosophical Interpretation (Milwaukee, Wis.: Marquette University Press 2007,
66 (Eckige Klammern in der Übersetzung); vgl. auch Parmenides: Sein und Welt, 234–
236). Ebenso erläutert Millj Laura Gemelli Marciano: „Sie haben zwei voneinander
untrennbare Gestalten (also zwei Seiende statt eines einzigen) angenommen, Feuer und
Nacht, […].“ (Die Vorsokratiker, Bd. 2: Parmenides, Zenon, Empedokles, Griechisch-
lateinisch-deutsch, Auswahl der Fragmente und Zeugnisse, Übers. und Erl. von M. L.
Gemelli Marciano, 3., überarb. Aufl., Berlin: Akademie-Verlag 2013, 64, vgl. 27).

145 Bormann, Parmenides, 124 f.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·35·

Formen zu benennen, die so sind, daß eine einheitliche Form – d. h. eine sie
beide in sich einende umgreifende Form – zu benennen unnötig ist“.146 Die u. a.
von Bormann gegebene Auslegung und Übersetzung stimmt auch weit besser
mit der weiteren Interpretation Reinhardts überein. Eine explizit andere
Übersetzung und Auslegung von Vers 54 gibt beispielsweise Olof Gigon:

„Entscheidend ist die Bemerkung, daß die eine der beiden
Gestalten nicht hätte einen Namen erhalten sollen; die andere hat
also ihren Namen zu Recht. Also vertritt diese das Seiende, jene
das Nichtseiende. Der Irrtum der Menschen ist, daß sie auch dem
Nichtseienden einen Namen geben.“147

Der Name für die Gestalt, die nicht hätte benannt werden sollen, ist für Gigon
die Nacht.148

Nach diesen Vorbemerkungen kann nun Heideggers Auslegung und
Übersetzung betrachtet werden:

„51) Von dem her (womit ich aufhörte) bringe ich dir zum
Verständnis die menschliche Ansicht, wobei du meine Rede
vernimmst als ein durch und durch Täuschungsvolles (von Tausch
und Schein Sagendes). Der Anblicke zwei nämlich legten sie fest
für alles Bereden des Gemeinten, daß deren nur der eine ,sei‘, geht
nicht an (zu sagen). In allem (Festlegen) sind sie die Irrenden.

55) Das Entgegen-liegende haben sie herausgefordert nach
Gebild und die Hinsichten (für die Ansicht) legten sie getrennt von
einander (jede für sich) fest. Hier der Lohe lichte Glut
(Erscheinendes) gewährend, gelichtet (locker), behend-beschwingt,
überallhin dasselbe, zum andern auch nicht dasselbe (vgl. D [Frgm.
B] 10). Doch ebenso jenes für sich, das Entgegenliegende, die
Nacht (Erscheinendes) versagend, ungelichtet (dicht) und

146 Günther, Grundfragen des griechischen Denkens, 222.
147 Olof Gigon, Der Ursprung der griechischen Philosophie. Von Hesiod bis Parmenides, 2.

Aufl., Basel/Stuttgart: Schwabe 1968, 271.
148 Gigon, Der Ursprung der griechischen Philosophie, 272.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·36·

lastend.“149

Was die Übersetzung „die Hinsichten (für die Ansicht)“ usw. betrifft, kann auf
das verwiesen werden, was bereits zu dem deutschen Altphilologen Karl
Reinhardt (1866–1958) gesagt wurde. Nicht von der Wortwahl, aber von der
Sache her ergibt sich eine nahe Übereinstimmung mit der Auslegung von
Reinhardt, die Heidegger natürlich kannte. Dass von den zwei Anblicken, die
die Menschen festlegten, „nur der eine ,sei‘“, kann aber unterschiedlich
gelesen werden. Es kann bedeuten, dass nur der eine (von den zwei Anblicken)
sei, oder dass nur der eine-einige-selbige Ausblick sei. Entsprechend seinem
hermeneutischen Vorverständnis verwundert es nicht, dass Heidegger (in
Übereinstimmung mit u. a. Bormann und Schwabl) die zweite mögliche Lesart
vertritt, wie seine weitere Erläuterung zeigt:

„Dabei ist wichtig, daß der Hinsichten zwei sind, d. h. in V. 54/55
die σήματα χωρὶς ἀπ’ ἀλλήλων [V. 56]. Dies gewöhnliche Meinen
läßt sich jeweils auf eine für sich ein, daher eben das jenachdem
möglich; während die σήματα des Seins alle auf eine [sic!]
Aussicht zulaufen und im Grunde dasselbe sind. An diesen
Hinsichten und ihrem jenachdem vollzieht sich alles Bereden,
dessen weitere Ansichten sich bilden und alsbald herrschen.

Die so sich festlegen auf diese festgelegten Hinsichten sind die
Irrenden, bewegen sich in einem Hin und Her, bald so, bald so, der
Irre (8, 54).“150

Heidegger schließt sich ebenso Reinhardts Deutung von κατ’ αὐτό (Vers 58)
als „allein“, „für sich“ an und übersetzt (in Klammern): „jede für sich“.

b) Fragment B 9

Die weiteren Doxa-Fragmente setzen für ein angemessenes Verständnis die
grundlegende Erörterung von Fragment B 8, 53–61 immer schon voraus. Die

149 Heidegger, GA 35, 183 f.
150 Heidegger, GA 35, 185 (Ergänzungen in eckigen Klammern vom Verf.).



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·37·

Doxa-Fragmente beginnen mit B 9. Insofern ist das Fragment von besonderer
Bedeutung. „Das zunächst wichtigste Fragment ist das 9.“151 Es geht um Schein
und Erscheinen. Es sollen wieder zuerst der griechische Text und die
Übersetzung von Helmuth Vetter angegeben werden:

1 αὐτὰρ ἐπειδὴ πάντα φάος καὶ νὺξ ὀνόμασται
καὶ τὰ κατὰ σφετέρας δυνάμεις ἐπὶ τοῖσί τε καὶ τοῖς,
πᾶν πλέον ἐστὶν ὁμοῦ φάεος καὶ νυκτὸς ἀφάντου

4 ἴσων ἀμφοτέρων, ἐπεὶ οὐδετέρῳ μέτα μηδέν.

1 „Doch da alles Licht war benannt und Nacht,
und zwar mit Rücksicht auf ihre eigenen Kräfte bei diesen

und jenen,
ist alles zugleich des Lichtes voll und der Nacht,

4 die beide einander die Waage halten, dass keines von ihnen
dem anderen nachsteht.“152

Etwas anders lautet wiederum z. B. die englische Übersetzung von Vers 4
(Ausschnitt) in der Pariser Ausgabe von Pierre Aubenque: „since (there is)
nothing (that) falls to the lot of neither“, was dann positiv heißt, „therefore
everything falls to the lot of one or the other or of both“.153 Dann bedeutet
„nothing“ (μηδέν) also: nichts außerhalb von beiden, von Licht und Nacht, sie
umfassen alles.

Heidegger gibt die folgende Übersetzung:

„Doch sobald einmal jegliches in Hinsicht auf Licht und Nacht
beredet wurde, und das gemäß den je eigenen Vermögen zu diesem
sowohl als jenem, ist das all erfüllt zumal von Licht und nicht
scheinender Nacht beide einander gleich, denn keinem mit dabei
(ist) das Nichts.“154

151 Heidegger GA 35, 187.
152 Parmenides: Sein und Welt, 136 f.
153 Études sur Parménide, Tom. I, 61 f.; vgl. auch Parmenides, A Text with Translation,

Commentary, and Critical Essays by Leonardo Tarán, Princeton/New Jersey: Princeton
University Press 1965, 161.

154 Heidegger, GA 35, 187.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·38·

Die Übersetzungen unterscheiden sich im Wesentlichen nur bei Vers 4.
Heideggers Auslegung und Übersetzung wurde später von Hans Schwabl
vertreten, dem sich auch Gadamer anschloss (und Gemelli Marciano).155 Eine
Entscheidung ist anhand des isolierten Fragments gar nicht zutreffen. Rein
philologisch betrachtet, liegt die Übersetzung nach der Ausgabe von Aubenque
zunächst näher.156 Der Auslegung von ἄ-φαντος als „nicht scheinend“, also
„lichtlos“ schließt sich auch Vetter an.157

Der Übersetzung von Fragment B 9 ist die Randbemerkung beigefügt: „Die
Grundhinsichten – Vor-scheine – alles Erscheinens.“158 Diese sind Licht und
Dunkel (oder lichtlose Nacht). „Kurz gesagt“, ergibt sich für Heidegger: „alles
Erscheinende zeigt sich nicht nur im Licht, in Erhellung und Dunkel und
Verfinsterung und verbirgt sich da zugleich, sondern das Erscheinen ist
zugleich ihr ,Sein‘.“159 „Sein“ ist hier in Anführungszeichen gesetzt. Es ist nicht
das volle und ursprünglich-eine-einzige Seiend-sein, Heidegger spricht von
einem „Zwischen“:

„Und wieder ist Wesentliches gesagt über die beiden
Grundhinsichten Licht und Dunkel; beide sind einander gleich
(vgl. oben 8, 54), keines vor dem anderen einen Vorzug, denn sie
sind beide nicht gänzlich Nichts. Sie sind aber auch nicht Sein,
sondern eben das Zwischen, was von beiden hat, was so aussieht
wie Sein und eben als so aussehendes es nicht ist: mithin
scheint.“160

Zuvor heißt es auch: „Dieses Erscheinende aber gibt sich gerade als das
Seiende [das Seiend, τὸ ἐόν], der Schein ist das vermeintliche Sein [Seiend-

155 Schwabl, „Sein und Doxa bei Parmenides“; vgl. Parmenides, Übersetzung, Einführung
und Interpretation von Kurt Riezler, bearb. und mit einem Nachwort von Hans-Georg
Gadamer, 37, Anm. *; Die Vorsokratiker, Bd. 2, Auswahl der Fragmente und Zeugnisse,
Übers. und Erl. von M. L. Gemelli Marciano, 27.

156 Nämlich μηδ-έν eigentlich μηδὲ εἶς, „keiner, auch nicht einer“, und (das)
„Nichts“ zumeist (zwar nicht im Lehrgedicht des Parmenides, vgl. Frgm. B 6, 2) mit
Artikel τὸ μηδέν (vgl. Pape, Handwörterbuch der griechischen Sprache, Bd. 2. 170).

157 Parmenides: Sein und Welt, 139.
158 Heidegger, GA 35, 187, Anm. 91.
159 Heidegger, GA 35, 187 f.
160 Heidegger, GA 35, 188.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·39·

sein].“161 Die Auslegung passt zunächst nicht völlig zur Übersetzung. Licht und
Dunkel sind einerseits „nicht gänzlich Nichts“, andererseits heißt es in der
Übersetzung (Vers 4): „keinem mit dabei (ist) das Nichts.“ Vielleicht sollte die
Übersetzung besser so ergänzt werden: „keinem mit dabei (ist) (für sich selbst)
das Nichts“.

Das jeweils Erscheinende ist nicht für sich selbst scheinhaft, sondern die
Erscheinung wird zum Schein, wenn die Sterblichen das erscheinende Seiende
„vermeintlich“ für das eine-einfach-einzig-selbige Sein selbst nehmen. Der
Weg zum Sein ist nur dann möglich, wenn der Schein als Schein von den
Sterblichen aufgedeckt, verstanden und festgehalten wird.

Jochen Schlüter erörtert im abschließenden sechsten Kapitel (§§ 62–68)
seiner Heidelberger Dissertation über Heidegger und Parmenides (gemäß der
Überschrift) eine Reihe von „[k]ritische[n] Bemerkungen zu Heideggers
Auslegung des Parmenides“162, die hier in ihrer Gesamtheit nicht erörtert
werden können. Heidegger geht es in erster Linie nicht um eine
philosophiehistorische oder philologisch-wissenschaftliche Untersuchung des
anfänglichen Denkens bei Parmenides. Eine wesentliche Frage Schlüters soll
herausgegriffen werden:

„Dabei muß gefragt werden , ob H[eidegger]s These auch dann
haltbar ist, wenn […] in B 2 von Parmenides nicht nur eine
Entgegensetzung der Wege zu Sein und Nichts, wie H[eidegger]
glaubt, sondern eine exklusive Disjunktion im modus tollendo
ponens vorgelegt wird […].“163

Zunächst ist zu fragen, ob eine Schlussfigur der traditionellen Aussagenlogik,
auch „Disjunktiver Syllogismus“164 genannt, der erst auf die Stoa zurückgeht,
im logisch strengen Sinne auf Parmenides zurückprojiziert werden darf. Aber
auch Schlüter gibt zu bedenken:

161 Heidegger, GA 35, 186 (Ergänzungen in eckigen Klammern vom Verf.).
162 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 305.
163 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 322.
164 Vgl. Art. „Syllogismus/Syllogistik“ in: Enzyklopädie Philosophie, in drei Bänden mit einer

CD-ROM, hg. von Hans Jörg Sandkühler, Hamburg: Meiner 2010, Bd. 3, 2656 f.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·40·

„Wenn Parmenides die Ungewordenheit, Ganzheit, Vollendung des
ἐόν beweist, indem er zeigt, daß ihr kontradiktorisches Gegenteil
nicht die Bedingung erfüllt, die dem Begriff des Ist entspricht […],
dann liegt darin eingeschlossen, daß dieses Gegenteil zumindest
eine Denkmöglichkeit für den Menschen ist.“165

Die neuere Auslegung von Helmuth Vetter kommt Heidegger deutlich näher.
Ziel „einer phänomenologischen Analyse“ ist es für ihn, „die Dualität von Sein
und Schein aufzuheben und in der Einheit von Schein (δόξα), Sein (εἶναι) und
Erscheinen (dem περᾶν der δοκοῦντα) zu gründen.“166 Damit ergibt sich in
weitgehender Übereinstimmung mit Heideggers Auslegung:

„Es handelt sich somit nicht um die Differenz von Sein (εἶναι ºB
6.1) und Schein (die δόξαι der βροτοί ºB 1.30), sondern um die
Gesamtheit aller Erscheinungen (τὰ δοκοῦντα ºB 1.32), die sich
erst dann als bloßer Schein erweisen (δόξας βροτείας ºB 8.51),
wenn sie meinen, sich an die Stelle des Seins setzen zu können
(κατέθεντο ºB 8.53).“167

Vetter stimmt auch mit Georg Picht überein: „Kein Grieche hätte eine Lehre
vom Sein akzeptiert, die nicht auch den sinnlich sichtbaren Kosmos zu erklären
erlaubt.“168

In gewisser Weise vergleichbar ist Heideggers Einsicht, dass im Übergang
vom Verfallen, also der Doxa, zur Eigentlichkeit nicht die „Welt“ (im
ontischen Sinne) inhaltlich eine andere wird, sondern nur unser
Seinsverständnis sich gewandelt hat:

„Diese eigentliche Erschlossenheit modifiziert aber dann
gleichursprünglich die in ihr fundierte Entdecktheit der ,Welt‘ und

165 Schlüter, Heidegger und Parmenides, 326.
166 Parmenides: Sein und Welt, 201; vgl. auch Karl-Heinz Volkmann-Schluck, Die

Philosophie der Vorsokratiker. Der Anfang der abendländischen Metaphysik, hg. von
Paul Kremer, Würzburg: Königshausen & Neumann 1992, 63 ff.

167 Parmenides: Sein und Welt, 199 f.
168 Georg Picht, Vorlesungen und Schriften, Teil: Die Fundamente der griechischen

Ontologie, mit einer Einf. von Hellmut Flashar, Studienausg., Stuttgart: Klett-Cotta 1996,
199; zitiert in: Parmenides: Sein und Welt, 191, Anm. 99.



  Günther Neumann  Martin Heideggers Auslegung des parmenideischen Lehrgedichtes

·41·

die Erschlossenheit des Mitdaseins der Anderen. Die
zuhandene ,Welt‘ wird nicht ,inhaltlich‘ eine andere, der Kreis der
Anderen wird nicht ausgewechselt, und doch ist das verstehende
besorgende Sein zum Zuhandenen und das fürsorgende Mitsein mit
den Anderen jetzt aus deren eigenstem Selbstseinkönnen heraus
bestimmt.“169

Wie es in einer Randbemerkung zu Heideggers Abhandlung Der Begriff der
Zeit (1924) heißt, die (mit den Worten des Herausgebers Friedrich-Wilhelm v.
Herrmann) „mit Fug und Recht als die Urfassung von ,Sein und
Zeit‘ gekennzeichnet werden“ kann, ändert sich in der „Sorge – und
Bekümmerung (Wie)“ nun im „eigentliche[n] Freisein“ „nichts im Was und
wenn – dann aus Wie | aber nicht umgekehrt“.170

Der Rede der „Göttin der Wahrheit“ des parmenideischen Lehrgedichtes
würde dann der „Ruf des Gewissens“ als „Aufruf zum eigensten
Selbstseinkönnen“ in § 56 von Sein und Zeit korrespondieren, der aber
„jeglicher Verlautbarung“ entbehrt.171 Aufgerufen wird das „Man-selbst“ im
Modus der Verfallenheit.

Günther Neumann, Prof. Dr. Dr.
seydlitz-neumann@t-online.de

169 Heidegger, GA 2, 394 f.
170 In: Martin Heidegger, Der Begriff der Zeit, hg. von Friedrich-Wilhelm v. Herrmann (GA

64), Frankfurt a. M.: Klostermann 2004, 1–103, hier: 60, Anm. (70), vgl. „Nachwort des
Herausgebers“, 127–133, hier: 132 f.

171 Heidegger, GA 2, 362 f.; vgl. Ingeborg Schüßler, „Gewissen und Wahrheit. Heideggers
existenziale Analytik des Gewissens (Sein und Zeit §§ 54–62)“, in: Kategorien der
Existenz. Festschrift für Wolfgang Janke, hg. von Klaus Held und Jochem Hennigfeld,
Würzburg: Königshausen & Neumann 1993, 327–349.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)Eksistenz | Vol. 4

·42·



















�����±$•Ha�����zmm, m�. Ha�- tt�-�­

�M�*�����mmm. ��±$•&��. Hft*���$ff tt 

� 1tpo� E\I KUl µiav cpucnv
28 

(*Jt!cf-;¥l]Jtril-�*� o)

�ffim*M��±$•Ha���Mff�fi���h�-ffiaf, 

��OO*��M���±$•m-����-mmo ill���. ��� 

�rem-$ff tt�tt-#�Jt��®*� � ���*mcw���Jt�­

ttL�, Jtn��. ��ttM�WMHa�- ttLtt�t±:lm-$ff tt 

*o ��m, �ffim*-WW�M$ff�Han�tttt��#Ha*•W

���*n�o �ftMf���#���. -�����W@fflm-00

�™**• JtB�Hft��-�ttnrJ�i§i�¥UBo 
31 

����. am-��-#�- tt. ��m�m-m*�*mc�H

a�15*, fileP, *Jtlc¥U':t1* csubstanz) B{]Hfto 
32 

�ffimittff%�+ 

(ElJG*iJt: JU m-51 �¥U ov Ka8' UUTO (�Jt § � S{]Hft*, ep ouofo,

substantia) to ov KUTU cruµ�TJ�EKO� (@ffl 1/!!Hi �Ha* , accidens) � 

m*����o �m�fflt±:1, �rm*m*�*Jtlc�Ha�-�� 

�-�L����. m�. w�•���� *���nHa*c� 

schlechthin Seiende), �ftB1fJZL� o 
33 

N����nHft*ili '»_, 1-tl!� 

rl�*M��z$M$ff�':ttt�Hft*��- tt�tt�ffi�o �ffim 

*Mfm-����hftf, 1iWJ':t1*�91Uto�':t1*�t�ffl*�fr.1Hi�

IJ1U � '31 A, 1-tl!��J,,A•�Hfttt� t±:1 �m-lOfJll':tHft* � $ff·�io

�*' @ffl�ffim*, Hft�����tt��W*JtlcrHft�o �MHft 

¥UHft*�tt�PT �fLPl¥�:1:-fu�rlf¥13t���W�f_!llo {S �. analogia

28 .'!Ell:!.±�tf «%mfl:."f')) , r, 2, 1003 a 33. 

29 l'nfu:lti.t, ll/Jjt\' S. 122ff. {11!..Jl}i'XIX?t 7m:HIIJ;jsQ 'tO itEpi nvo� KfftTJYOP01Jµi:vov ( 11�m:H11Jrmt&:lffis�l¥.J�!lefo) 0 

30 J3:a:1tt1'±i�:t1¥.J-i�·11'f't'B1fw�11� clltrm, s. 1-8) o 

31 ll/Jjt\, S. 72ff. l3{�1/ib CBeaufret) x,fJlt1f:ff'i5C �Jlr'.iBz�1gb, ll/Jjt\, S. 116f. 

32 ll/Jjt\, S. 94ff. 

33 ll/Jjt\, S. 98. 

34 l'nfu:lti.tiA7'J, r¥a�itHl,HrLHIIJ00Amf*l¥.J:;f!EJ;w;5(��b�±-t!l.:!kl[HLl 01Jcria, # _§_1fxl(!l!;w;5(, b�{71J�b� 
;fU/Ej::g�[:� (lJ/Jjt\, S.85) o 

· 51 ·































































Eksistenz I Vol. 4 (December 2025) 

½*$�A���m��- ����r"��"•M�#m tt: fi� 

}i!Hi� "0�z.!!m" Cxynos) .±�, W$�A!P.ffi;fl.3Z% Cidia

phronesis). Jl:lEl¥J�lhl���;frft�r�'ti-!!P��Wr--1¥Jm,�i

mm. ��mrt��#*$��1¥Jm tt�•, ��m��•- �*�1¥J

M�, �ff�00��-�1¥J���ff���®*M-

Keywords: Heraclitus; logos; doxa; wisdom; cosmos; soul; rationality 

1. Einleitung

D
as Denken Heraklits lasst sich anhand seines vorherrschenden Themas 

verstehen: die kritische Selbstunterscheidung seines Denkens von 

den Denk- und Verhaltensweisen der Vielen. Heraklits Polemik ist nicht auf 

personliche Grlinde wie seine aristokratische Gesinnung zurlickzuflihren, 

sondern stellt den Ansatz eines philosophischen Denkens dar, das sich 

nicht als eigenstandiges Denken prasentiert, sondern sich vielmehr allein 

von seinem Verhaltnis zum Nicht-Denken verstehen lasst. Die Aufstellung 

dieses Verhaltnisses fiillt mit der Entstehung der Philosophie, wie Heraklit 

sie versteht, zusammen. Entscheidend ist das Bewusstsein der Etablierung 

einer Erkenntnisart, die sich von der des sonstigen menschlichen Lebens 

unterscheidet und dieser gegenilber eine prinzipielle Uberlegenheit aufweist. Das 

philosophische Denken wird erstmals dem Gesamtbereich des bloBen Meinens, 

der Doxa, entgegengestellt. Hierin liegt das Neuartige dieses Denkens. Dern 

Denken eroffnet sich der Logos als die GesetzmaBigkeit, vor der die Menschen im 

All tag die Augen verschlieBen. Sie lassen sich ganz von dem Geflihl beherrschen, 

<lass die entgegengesetzten Zustande, zwischen denen sich unsere menschliche 

Existenz bewegt - Tag und Nacht, Gesundheit und Krankheit, Leben und Tod-, 

einander widerstreiten und sich daher gegenseitig ausschlieBen. In den Worten 

Klaus Helds: 

,,Die vermeintliche Unvereinbarkeit und Strittigkeit der entgegengesetzten 

Zustande durchschaut die philosophische Einsicht als eine verborgene Harmonie. 

· 82 ·



















Irene Breuer Die Aktualittit Heraklits fiir die Phtinomenologie 

werden, um dann zu seiner Funktion im Bereich der menschlichen Seele 

uberzugehen. 

3. Heraklit: Mehrdeutigkeit des Logos-Begriffes

Fur Geoffrey Kirk ist Heraklits Logos ,,die Formel, Struktur, der Planjedes 

einzelnen Dinges und aller Dinge". Daraus folgt, dass allen Veranderungen 

eine Einheit zugrunde liegt - eine Schlussfolgerung, zu der wir gelangen, wenn 

wir diesen Logos begreifen. Kirk behauptet sogar, dass, obwohl die fruheren 

Vorsokratiker eine Einheit vorausgesetzt haben, die dem Werden des Kosmos 

zugrunde liegt, Heraklit der ,,erste Denker war, der explizit" eine Verbindung 

zwischen der Pluralitat der phanomenalen Welt und dieser Einheit definiert hat. 
28 

3.a. Der kosmische Logos

In diesem Zusammenhang veranschaulicht, wie bereits erwahnt, 

Heraklits Flussbild die Art von Einheit, die von der Wahrung von MaB und 

Gleichgewicht im Wandel abhangt, wie aus den Fragmenten B. 12, in der 

Formulierung Arius, ,,Denen, die in dieselben Flusse hineinsteigen, stromen 

immer neue Gewasser zu"
29 

und B. 91: ,,Es ist unmoglich, zweimal in 

denselben FluB hineinzusteigen, so Heraklit. [Der FluB] zerstreut und bringt 

wieder zusammen [ ... ] und geht heran und geht fort"30 hervorgeht. Nach der 

platonischen Interpretation, 
31 

die von Aristoteles ubemommen wurde (,,man 

konne auch nicht zweimal in denselben FluB einsteigen; denn er selbst 

meinte, man konne es nicht einmal"
32

), wurde dieses Flussbild von Heraklit 

zitiert, um die absolute Kontinuitat der Veranderung in jeder einzelnen Sache 

zu betonen: Alles befindet sich in standigem Fluss. 

28 Kirk, G. S., Herac/itus: The Cosmic Fragments, Cambridge: Cambridge Univ. Press 4th ed. 1978, S. 70. 

29 Fr. 93 (DK 22 B 12), Arios Didymos fr. 39 Diels; K.leanthes SVFl, fr. 519, in Mansfeld, Die Vorsokratiker, S. 273. 

30 Fr. 95 (DK 22 B 91), Plutarch, De E apud Delphous 392b, ebd 

31 Platon, Kratylos 402a. 

32 Aristoteles, Met. IV 5, 1010al3, in Aristoteles' Metaphysik. Erster Halbband: Bucher I(A) - VI(E), Neubearbeitung 

der Ubersetzung von H. Bonitz, mit Einleitung und Kommentar hrsg. von H. Seidl, Griechisch Deutsch, Hamburg: 

Meiner, S. 161. 

· 91 ·

































































· · 123 ··

余玥，龙腾

悬荡于自然科学和精神科学之间？悬荡于自然科学和精神科学之间？

——阿斯特诠释学思想述评——阿斯特诠释学思想述评 1

摘要：阿斯特被后世公认为德国早期诠释学的一个重要代表人物，

然而对其思想的具体定位却有分歧。伽达默尔将阿斯特诠释学思想置入

古典语文诠释学区间的判断，固然在一定程度上捕捉到阿斯特思想中的

一个有机生物学原型，通过该原型，诠释活动背后有一个普遍的人性精

神在运作，而该人性精神又必然会遭到福柯对主体性的经典批评。然而，

另一方面，阿斯特的诠释学依然体现出极强的精神科学特征，它致力于

对精神生活的整体性基础展开探寻。然而，伽达默尔对阿斯特有一条更

为基本的批评：阿斯特对希腊典范的过度推崇和对历史必然性的不当前

设，使得他的诠释学依然是一种语文诠释学，而与伽达默尔所推崇的、

基于视域融合的有限诠释学截然不同。不过，通过梳理阿斯特的教化观

念，我们可以找到一条被伽达默尔所忽视的抗辩路径，它展示出阿斯特

和伽达默尔在根本上的一些思想亲缘性，也有助于让阿斯特思想彻底免

于福柯对主体性的批评。

Zusammenfassung: Ast gilt weithin als ein bedeutender Philosoph 

der frühen deutschen Hermeneutik, doch die konkreten Bewertungen seines 

Denkens bleiben uneinheitlich. Gadamer verortet Ast in der Tradition der 

klassischen philologischen Hermeneutik. Diese Sichtweise erkennt einerseits 

zutreffend in Ast ein organisches Modell, in dem die hermeneutische 

Tätigkeit im universalen Geist der Menschlichkeit verankert ist – ein 

Ansatz, der unvermeidlich Foucaults Kritik an der Subjektivität ausgesetzt 

wäre. Andererseits offenbare Asts Hermeneutik spezifische Züge der 

1  本文为国家社科基金重大项目“德国早期诠释学关键文本翻译与研究”（项目号：19ZDA268）的阶段

性成果。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 124 ··· · 124 ··

Geisteswissenschaft, die auf die Erschließung der ganzheitlichen Grundlagen 

unseres geistigen Lebens abzielen. Ein weiterer grundlegender Kritikpunkt 

Gadamers betrifft jedoch Asts übermäßige Verehrung des griechischen 

Paradigmas sowie seine Annahme einer geschichtlichen Notwendigkeit, welche 

seinen Ansatz auf eine philologische Hermeneutik beschränken und damit 

in scharfem Kontrast zu Gadamers eigener endlicher Hermeneutik stehen, 

die in der „Horizontverschmelzung“ gründet. Eine nähere Untersuchung 

von Asts Bildungsbegriff weist jedoch auf eine Argumentationslinie hin, die 

Gadamer übersehen hat. Dies legt nicht nur fundamentale Gemeinsamkeiten 

zwischen Ast und Gadamer offen, sondern ermöglicht es zugleich, Asts Denken 

Foucaults Kritik an der Subjektivität zu entziehen.

Abstract: Ast is widely regarded as a significant philosopher in early 

German hermeneutics, yet scholarly assessments of his thinking remain divided. 

Gadamer situates Ast within the tradition of classical philological hermeneutics, 

a view that on the one hand rightly identifies in Ast an organic prototype 

whereby interpretive activity is grounded in a universal human spirit—one 

that would inevitably be exposed to Foucault’s critique of subjectivity. On the 

other hand, Ast’s hermeneutics reveals distinct traits of the human sciences 

(Geistwissenschaft), aiming at the exploration of the holistic foundations of 

our spiritual life. Gadamer’s another fundamental criticism, however, concerns 

Ast’s excessive veneration of the Greek paradigm and his presupposition of 

historical necessity, which confine his approach to philological hermeneutics 

in sharp contrast to Gadamer’s own finite hermeneutics grounded in the fusion 

of horizons. Yet a closer examination of Ast’s notion of education (Bildung) 

suggests a line of argument overlooked by Gadamer. This not only discloses 

certain fundamental affinities between Ast and Gadamer but also enables Ast’s 

thought to elude Foucault’s critique of subjectivity.

Keywords: 诠释学，教化，阿斯特，主体性批判



·· 125 ···· 125 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

德国语文学家和诠释学家阿斯特（D. Friedrich Ast）通过两本小册子

展示了其诠释学思想的精要：《论古代的精神以及它对我们时代而言意义

何在》（1805）和《语法、诠释学及批判的基础》（1808）。这两份作品可

被视为早期诠释学的经典著作，它们行文通畅明晓，并且一眼看去，作

品的内核似乎非常清楚，以至于围绕它们所进行的研究一直寥寥无几。

然而，事实却是，为了说明这种看似简单著作的经典地位，说明其可质

疑之处及其能够经受质疑的理论要点，就必须超出眼下流行的一般常识，

做出更多的工作。为此，本文要做的事情不是对阿斯特诠释学要点进行

归纳和总结，也不是按照逐段甚或逐句意义解释的方式，逐渐梳理出一

条进入这些著作的路径。本文要做的反而首先是将这些著作置入非常复

杂的争论之中，并且由此逼问这些著作——连同它的时代语境及哲学效

应——究竟蕴含着什么样的可能力量，不管这些力量在今日被看作是积

极的或者消极的。

在我看来，如果阿斯特著作在今天仍是值得再诠释的，那么它们就

必须响应这些逼问。而由于很多人对于这些早期文本的常识性处理态度，

这种响应机会恰是它们需要得到却未必得到的。这种冷落的原因之一在

于，相比于其他同时代那些经历丰富的大人物来说，阿斯特略显平淡的

生平并不能给他的著作增加太多的谈资。事实上，作为一个典型的默默

耕耘的学者，阿斯特几乎不处于任何时代重大论争的中心，这也使得直

接从这些论争进入对阿斯特著作处境及影响的研究难以做到——它们与

他的生平一样自带一种冷清的书斋气氛。因此，如果要评估其人其书的

处境及影响，就需要将之纳入更大范围的思想运动中，比如将之纳入围

绕 19 世纪语文学，自然科学和精神（人文）科学的那些争执中，而不是

直接着眼于对他的点名赞同或批评。这也是我在下文中不得不采用的策

略。希望这个预先说明也有助于读者理解，为什么阿斯特诠释学在下文

中常以随时插入的方式，而非以集中讨论的方式出现。

一、阿斯特的诠释学与古典语文学一、阿斯特的诠释学与古典语文学

阿
斯特出生于 1778 年 12 月，于 1841 年 12 月去世。在他就读哥达文

理高级中学其间，就已经表现出对古代语言和历史的兴趣。1798



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 126 ···· 126 ··

年，阿斯特进入耶拿大学进行语文学，哲学，神学和美学的学习。这一

时期正是耶拿大学历史上最为辉煌的时期，歌德担任大学监护人，费希

特，席勒，谢林和诸多早期浪漫主义者如施莱格尔等在此从教，在众多

名师中，阿斯特受谢林的影响较深。在此期间，阿斯特的学业重点从最

初的神学逐步转向语文学和哲学，并于 1802 年获得哲学博士学位，随即

开始了他在耶拿大学三年的讲师生涯。作为同期讲师黑格尔的同事，阿

斯特主要教授美学和哲学史。1805 年，阿斯特应召成为了兰茨胡特大学

古典文献学教授，后随学校于 1826 年一起迁往慕尼黑，并于同年成为慕

尼黑科学院成员，在那里一直待到去世。

阿斯特一生中的主要著述包括《美学手册》（1805），《论古代的精

神以及它对我们时代而言意义何在》（1805），《美学概论》（1807），《语

法、诠释学及批判的基础》（1808），《哲学基础》（1809），《哲学史概论》

（1807 及 1825 两版），《普遍历史纲要》（1808 及 1810 两版）等，这些

书籍在他的时代曾广为流传。在兰茨胡特大学任教期间，他曾参与编撰

《科学与艺术杂志》，并与神学家塞勒（J. M. Sailer）和法学家萨维尼等

人有所交集。作为语文学家，阿斯特的工作主要体现在他 1816 年的著作

《柏拉图的生平与著作》之中。他曾想出版以拉丁文翻译为底版的《柏

拉图全集》九卷本，但最终因注释卷帙浩繁只出版了其中两卷。1834 到

1839 年，阿斯特陆续出版了他的《柏拉图辞典》三卷本，这部著作为他

获得了在古典语文学中持久的声誉。

当然，同时值得称道的，还有阿斯特在语文学教育方面的工作，它

也特别体现在他所撰的《为在兰茨胡特大学设立语文学专业所作的计划》

一文中。在那里，阿斯特将语文学研究与过往强调博学的机械性的古代

文献研究区别开来，认为“该研究仅仅以记忆和所谓的博学多识为目标，

而并不以人类之真正的自由教化为目的。此外，在对古代的一种单纯博

学却并不真正具备科学性的处理中，由于一切东西是机械地被对待，而

并不是有机地、依据其有生命性的理念而得到对待，所以它们看起来都

是单纯偶然的，因为它们缺乏一个更高的要点，让其与有生命的真理和



· · 127 ··· · 127 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

自由的必然性联系起来。”
2
真正的语文学必须以指明真理，实现精神的自

由为目标，所以它必须深入到一种以古代（尤其是希腊）为榜样的理想

人格的养成之中，它的全部教学计划组织，也必须围绕着这一核心展开。

在这一方面，阿斯特做了长期艰巨的努力。

尽管如此，作为一个书斋学者，阿斯特的工作在中文学界之所以得

到重视，主要还要归功于伽达默尔在《真理与方法》等著作中对其哲学

思想所做的重构和论述，而非他本人在古典语文学界的工作。阿斯特的

思想能够被普遍认为是诠释学早期尝试的一个重要阶段，关键依据就是

伽达默尔的论断，而不是对阿斯特的直接研究。然而众所周知的是，正

是在《真理与方法》这里，阿斯特的名字虽在早期诠释学传统里不时被

提及，但却并没有得到重视
3
。其中原因不难理解：对阿斯特所属的语文学

家行列来说，“诠释学是由要理解的东西的内容所规定的——并且，这是

古代 -基督教义学不言而喻的统一性。阿斯特的普遍诠释学的目的是论

证：‘希腊和基督教时代所产生的生活的统一性’表现了一切‘基督教人

文主义者’根本所思想的东西”
4
，也即是说，在伽达默尔看来，它预设了

过强且过于狭隘的一种典范前提，并且基于此前提，诠释的工作就是要

深入理解这些（尤其是希腊）典范的内容。

相比之下，尽管施莱尔马赫的诠释学理论“同那种可以作为精神科

学方法论工具的历史学的距离还很远……目的是精确地理解特定的本文，

而历史关系的普遍性应当服务于这种理解”
5
，也就是说，尽管与阿斯特一

样，施莱尔马赫同样有着一种尊崇典范文本从而狭隘化诠释学的毛病，

但伽达默尔认为，施莱尔马赫起码摆脱了本文内容的特殊性，关注到了

那种隐含在文本表面之下的潜在意义。这尤其指向原文之外的讲话人或

2  Friedrich Ast, Ueber den Geist des Altertums, und dessen Bedeutung für unser Zeitalter [Eine Antrittsrede gehalten 
auf der Ludwig-Maximilians-Universität zu Landshut den 10ten Junius 1805; Nebst dem Plane zur Einrichtung eines 
philologischen Seminariums in Landshut], Landshut, 1805, 59. （下文简称 Ast, 1805）

3  事实上，即使在格朗丹对哲学诠释学更为详尽的历史梳理中，阿斯特也只占据了非常小的篇幅，参见，格

朗丹：《哲学解释学导论》，何卫平译，商务印书馆，2009 年，第 110-112 页。

4  伽达默尔：《真理与方法——哲学诠释学的基本特征》上卷，洪汉鼎译，上海译文出版社，2002年，第 231页。

5  同上，第 255 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 128 ··· · 128 ··

作者的个性，后者在理解对话时非常重要，因为它必须引入特殊的差异

性的心理层面考虑，从而也就不能仅限于一般的精神统一性内，而是存

在着被误解的可能性
6
。正是误解的可能性——而不是一种希腊和基督教

时代的典范性的生活统一性——真正促成了诠释学的产生和发展。在这

个意义上，当《真理与方法》第二部分讨论诠释学在精神科学中的成型

和应用进程时，伽达默尔就把施莱尔马赫而非阿斯特放在了诠释学在启

蒙运动和浪漫主义时期之间本质转变的关键地位上。

上述关于古典语文学不重前见、只重典型的见解，很容易在阿斯特

的文本中找到证据。如果人们在阅读《语法、诠释学及批判的基础》时，

奇怪于为什么阿斯特从最初论述语言是一种精神整体的运动，而后如此

自然而然地转向了对希腊文语法的考察，并且整本书的内容就是在论述

希腊文语法中的精神统一性，但却没有给出一个像样的论证来说明，为

什么是希腊，而非比如印度或者中国拥有如此崇高和原初的地位——那

么，更早三年出版的《论古代的精神以及它对我们时代而言意义何在》

就能提供一个答案。在那里，阿斯特先是宣称：“古代也就是我们时代的

教化乃至一般教化的目标和法则。在希腊艺术和科学的模范中，我们找

到了美和真理自身的原初形式和最高法则。……所以，我们把古代，连

同我们在艺术和科学中尊为模范与典范的一切东西，都一并称作‘古典

的’。”
7
然后，他进一步指出：“鉴于我们的整个教化来自古代，我们就必

须将每一种艺术和科学引回古代，如果我们想要研究其首要基础和时间

性生命的话。如果我们追寻着自己教化的历史，我们就将在每一个时期

中或多或少地发现古代的标识，而如果不明白古代的精神和教化，这种

标识就很自然地无法被我们理解。”
8
 最终，他总结了古典文本的模范地

位：“每一门科学在其完满性之顶点处，都处于让自身本质从一切偶然性

考虑和有限性、个体性关系中解放出来的状态，以便为着自身而表现自

己，在自己的壮丽和澄明中表现自己。而对于这种独立的、在自身中完

6  同上，第 231-232 页。

7  Ast, 1805, 17.

8  Ebd., 36-37.



· · 129 ··· · 129 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

满了的表现来说，我们只能在古典性的古代里面找到其最高和最纯粹的

模范。”
9

这一段接一段充满热爱与激情的赞词，以一个接一个断言的方式

自我强化其力量：人类真正的教化，尤其是他们作为一个共同体的自我

精神养成，就是在希腊以无与伦比的方式形成的，而其精华就凝结在希

腊语文学之中，而这是一个无可置疑的，任何有着基本观察能力和自由

思考能力的人都能发现的事实！这段文字的力量当然能够在阿斯特的时

代——它同时也就是以温克尔曼和歌德为先行者的时代——激起广泛的

共鸣，它令人回想起温克尔曼在《关于在绘画和雕刻中模仿希腊作品的

一些意见》这篇影响整个欧洲的文章中的那些著名说法：“世界上越来越

广泛地流行的高雅趣味，最初是在希腊的天空下形成的。[…]使我们变

得伟大，甚至不可企及的唯一途径乃是模仿古代。”
10
其后几代人的几乎所

有德国文学与艺术研究，都受到这种源于希腊的高尚精神的鼓舞，以至

于后来歌德在回忆起温克尔曼的早逝时，会评价到“在对艺术和古学的

任何研究中，谁也会想起温克尔曼来，他的才学在祖国是为人所热烈地

称道的。我们勤勉地读他的著作并想了解他最初著作时的处境。”
11
与歌德

一样，语文学家阿斯特显然也属于被他激励的年轻一代。

二、有机生物学，权力与认知型：阿斯特的局限性二、有机生物学，权力与认知型：阿斯特的局限性

然而即使从阿斯特时代的比较视角来看，这些说法也都只拥有一种

文化和语言研究的内部的力量，这些力量的典范形态——希腊的伟大作

品——作为人类精神整全性的少数代表之一显得过于光辉与正面，以

至于我们从一开始就丢失了一种更为广阔的精神视野，也就是在世界历

史中以多元形态展现的精神，在其中，希腊只是精神整体诸表现的一

种而已，并且完全有可能与其他的文化与语言一样，都包含着对这种

整体性的特殊化，或者说包含着一种伴随其传统成型的前见。在洪堡

特晚年，当他论述语言科学与精神的广阔关系并特别强调跨语言比较

9  Ebd., 40-41.

10  温克尔曼：《希腊人的艺术》，邵大箴译，广西师范大学出版社，2001 年，第 1-2 页。

11  歌德：《歌德自传 —— 诗与真》上卷，刘思慕译，人民文学出版社，1983 年，第 335 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 130 ··· · 130 ··

工作的重要性时，就特别指出“从语言创造的角度来看，世界各种语

言的差异体现为个别语言能力，而个别语言能力实际上也就是那种作

为语言表现出来并决定着民族个性的力量。”
12
 随后，在论述语言科学

（Sprachwissenschaft）与（以阿斯特等人为代表的）语文学（Philologie）

的区别与联系时，他又特别说到，语文学“只从事两类语言的探讨，把

目标确定在某一个别的语言结构上，并且恰恰选择了这样两类语言”
13
，

也就是希腊文与拉丁文，这种做法虽然是为了把握典范，树立榜样，但

“实际上它只是把这些语言当作重建和解释古代著作的手段”
14
。这样注重

精深的古代阐释的做法当然有利于帮助人们看清语言中真正普遍的人性

精神，但却并不能因此取消多语言和多民族研究的重要性，理由在于所

谓语言中的统一性精神正体现在所有而非特定几种典范性语言之中。因

此，“有一点也是不言而喻的：语文学不应僭取语言学的地位，不能跨出

自身的界限跑到语言学里指手画脚，也不可以傲气十足地鄙视自己所不

了解的其他领域。”
15

熟悉德国哲学与文学发展的读者当然知道，洪堡特的这种说法显然

受赫尔德的影响。赫尔德早已强调过，虽然同样体现着一种共同的人性

精神，但各个民族在其不同的历史进程中，以不同的方式达致繁荣或陷

入衰落，这些都是不可通过某种文化的原初典范论就能理解的重要之事。

而与此紧密相连的，是赫尔德在 1772 年就已出版的《论语言的起源》中

称为“第三条自然规律”的语言多样性的事实：“人类不可能始终停留在

所有的人全都群居在一起的阶段，同样，人类也不可能只用一种语言。

因此，各种不同的民族语言的形成是很自然的事。”
16
这从一开始就预示

出阿斯特及其语文学的局限之处：仅凭推崇希腊语言的那种典范语文学，

对于理解人类精神的历史来说是远远不够的。

12  洪堡特：《洪堡特语言哲学文集》，姚小瓶编译，商务印书馆，2011 年，第 276 页。

13  同上，第 279 页。

14  同上，第 280 页。

15  同上，第 281 页。

16  赫尔德：《论语言的起源》，姚小平译，商务印书馆，2016 年，第 108 页。



· · 131 ··· · 131 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

这种语文学的局限之处所引发的争议并不限于上述所及。它也不限

于洪汉鼎所指出的，“作为语文学方法论的诠释学尽管有了阿斯特的全面

总结，但在当时还只是片段零碎的，虽然是为了实用的目的，它曾从古

代语法学和修辞学里发展了一些解释规则，但这只是一种规则的汇集，

而尚未成为系统的科学”
17
 而已。在今日，当我们回望这种经典形态，还

会经常将之与某种文化不适当的优越性前见塑造以及文化权力的不适当

使用关联起来。对此最为激烈的表述，当属萨义德在《东方学》等著作

中对 19 世纪语文学的批判
18
。

这个批判有与阿斯特式语文学无关的部分，它指向萨义德称之为第

二代东方学家的语言学家赫南，后者被批评为借助西方的语文学建构将

东方语言经验标本化，目的是满足西方文化带有帝国主义特征的使命感。

但也有与阿斯特式语文学相关的部分，即 19 世纪语文学的兴起伴随着非

常强烈的自然科学（尤其是有机生物学）自觉——伽达默尔同样看到了

此点
19
——而被认作为语言及文化盛衰之判准的，是被包括歌德和居维叶

等人在内的浪漫主义生物学传统所肯定的那些有机原型，相比于此自然

与文化的原型，其他语言和文化常常被视作变形或者畸形
20
。这种自然科

学理论帮助语文学建立起不同于诸如《圣经》等权威诠释工作的独立地

位，但同时，借助于语文学与这种自然科学的原型—变形理论的同构作

用，其它语言经验就在这种饱含权力话语的知识图谱的建设中被压迫到

了边缘位置。然而，这个所谓的原型又是来自于哪里呢？它不过是在欧

洲的新型符号系统“实验室”内被建构出来的而已。在另一处，萨义德

更加直接地声称，19 世纪盛行的以希腊和罗马为中心的语文学，有赖于

17  洪汉鼎：《理解于解释——诠释学经典文选》，东方出版社，2001 年，第 21 页。

18  在现有《东方学》中文翻译中，萨义德的用词 philology 被译为“语言学”，这种译法在本文中显然是不能成立的，

否则我们将陷入术语混乱。因此以下均改为“语文学”，并不再做一一说明。

19  “在语文学和自然科学之间（就它们早先的自我思考而言）存在一种紧密的相应关系……语文学的模式

对于自然科学是具有指导性意义的。”伽达默尔：《真理与方法——哲学诠释学的基本特征》上卷，第 235-
236 页。

20  参见萨义德：《东方学》，王宇根译，三联书店，1999 年，第 187-189 页，也参见，哈芬：“根源，种

族与回归语文学”，寿天艺等译，收入：《何谓语文学：现代人文科学的方法和实践》，沈卫荣，姚霜编，

上海古籍出版社，2021 年，第 356 页以下。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 132 ··· · 132 ··

一种有利于西方民族的文化提纯术：“我们从这个历史中创立了一种纯粹

的（甚至是被纯粹化的）有利于我们自己民族的形象。我们从中抽调了

不需要的成分，迹象或者描述。因此，伯纳尔认为，尽管希腊文化被认

为是根植于埃及的闪米特和各种其他南方和东方文化，19 世纪其间却被

改变为‘亚利安人’的。它的闪米特或非洲的根基或是被有意识地清除

掉了，或者是被掩盖起来了。因为希腊作家自己公开承认它们文化的混

合的历史特性，欧洲语文学者为了保持雅典的纯洁，养成了一种意识形

态上的习惯，对这些使它们难堪的部分只字不提。”
21

更有甚者，借助自然科学模型获得了自身独立地位的语文学的使命

感不仅在于实现纯化传统和树立典范的目标，它还将自身进一步塑造为

一切人类精神之内核研究的广义精神学科，这同时也是现代人文精神之

宏大叙事的真正基础。19 世纪那些阿斯特式的语文学家都致力于通过语

文学来扫清历史的迷雾，认为语文学是一种理性的，符合自然且尊重世

俗经验的学问，它可以让那些已经逐渐僵死或显得遥远的材料恢复其原

本的光亮，并且由于这些光亮就来自人类永恒的和健康的精神力量，所

以它也照亮了当今人类自己所处的时代。这种努力也使得他们由衷相信

语文学在诸精神科学中的核心作用，而此般情景与今日语文学相对边缘

的学科位置形成了鲜明的对比。很显然，语文学地位滑落的原因之一，

正是由于这种核心作用不断受到的质疑：那种被宣称的纯粹且理性的源

头，实际上真的如此吗？而我们借助这样的源头来照亮自身，得到的不

会是一种权力谱系建构下的不适当表象而已吗？

只要带着这样的当代质疑性眼光回到阿斯特的文本，它就立即显示

出所谓“早期诠释学经典”的某种消极色彩。并且很快我们将看到，此

处所谓的消极性还不仅意味着，阿斯特的语文诠释学内含着（洪堡特指

出的）在诸语言中比较不足的问题，或者内含着一种萨义德所批判的

（西方对于东方的）文化霸权观念而已。更重要的是，它树立了一种成问

题的人文主义学说，通过对语言整体的关注，这种与有机生物学同构的

21  萨义德：《文化与帝国主义》，李琨译，三联书店，2003 年，第 18-19 页。



· · 133 ··· · 133 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

学说导出了一种不适当的人性精神的统治。但在对此加以说明之前，让

我们先回到语文学与有机生物学的强关联性上来。

在《语法、诠释学及批判的基础》中，阿斯特对希腊文语法的论述模

型，就是一种有机生物学模型。在本书第 2 节中，阿斯特明确说道：“所有

的生命都是一种内在原则的展开，因此，一切有生命的东西都拥有一门语

言，以之作为自己生命的表达”
22
，而这种内在原则的运作，也是基于生理

的特点来进行的，它尤其指向与发音相关的气息的运作。比如，阿斯特之

所以把字母 H 作为理解希腊发音规则的最初关键，就是因为 H 是气息的吐

露，它的舒畅和阻滞，就构成了标记送气音符和不送气音符的理由，并且

与这种原初的发音行为及其双重方向紧密相关的，我们就能够确定关键的

元音 A 和辅音 S，它们分别对应着顺畅送气和送气阻滞两种情形。其后的

字母及单词构成，以及词性功能分析，都是由此演化出来的。这样一来，

语言作为生命的表达，就绝不仅仅是假设或玄想，而是建立在自然科学理

性的事实描述上的。但这是一种什么样的自然科学理性呢？阿斯特在第 3

节中把它分为了一种精神的内在把握和一种外在标记的设立，前者在进行

自由一贯的塑造，而后者则体现为差异性的音调和语词，“精神语言（一种

有意识的、理性的和自由的东西）的特色即在于，对外在物的设定（图像

语言）同时伴随着内在物的标记，也就是说，对外在物的自由形塑依凭着

一种内在的领会把握，同时，对内在物的设定（音调语言）也伴随着外在

物的标记，也就是说，内在物会被自由形塑为外在物。”
23
这些外在标记总

是起到不同的差异性功能，比如在阿斯特对元音的分析中，A 就是一种最

初的统一，E 表示受限的元音，I 则是向外闪耀的元音，O 是诸元音及其变

形的外在统一，而 U 则是内在的统一，它们之间的关系可以表示为：

O

E  （A）  I

U

在辅音分析和其他音节分析中，类似分析结构也非常常见。利用这

22  Friedrich Ast, Grundlinien der Grammatik, Hermeneutik und Kritik, Landshut, 1808, 4.（下文简称 Ast, 1808）

23  Ast, 1808, 9.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 134 ··· · 134 ··

些差异性功能，不同的语词的构词法，以及相应的词法和语法就可以得

到确定。当然，所有这些变化，都围绕着一个内核，即生命气息的运动，

换言之，所有的外部差异都是这一内部核心的不同折射。在 23 节中，阿

斯特因此说道：“语言是精神在其内外生命中的表达，即在感受和直观中

的表达，也是精神在内外生命之自由统一中的表达，亦即在思想和行动

中的表达。精神之一切活动性的原则就是它原初性的、未分割的本质，

因为正是从该本质（作为锁闭于自身中的统一）出发，精神的世界展开

了自己：第一束光在无限的折射中升起，以将自身那不可测的深度以符

号的方式展现在外部领域的阳光中。”
24

在此意义上，所谓精神的自由，就体现所有那些虽然特殊但却彼此

关联的外在表现中。相对于这些直接可观察的表现，这种内在的精神不是

直接的，而是只能通过一种围绕语法（而非单个词）的整体考察和诠释才

能被领会。所以，理性的语文诠释学的任务，就是要不断摆荡在这些外在

差异表现和内在统一内核之间，在去规定这些表现的联系的同时，把诸联

系中始终潜藏着的稳定精神内核诠释出来，而这只有借助语法整体才能做

到，它同时要求批判单纯堆积素材的机械的语言学习，批判沉迷于外在词

的差异却不顾内在精神内核的语言文化理解方式。正因如此，阿斯特的这

本小册子才被命名为《语法、诠释学及批判的基础》，且他在第 66 节中

也才说：“一切生命都是在自身中无规定者（无限者）的明确的（现实的、

有限的）表达，因为一切现实性就是可能性的表现和外在化，在可能性之

中，一切现实事物的丰富性，即仿佛在自身中被掩藏起来（尚未展现）的

无限性东西，都还在静静沉睡着。生命也就首先被设定为那种由内到外的

显露，而由于一切外在物都仅仅表达内在物或无限物的一种特定关系，所

以一切生命都悬荡在内在和外在者、无限物和有限物的中间。”
25

而在《词与物》中，福柯把上述语文学的工作目标明确地与居维叶

所开创的有机生物学模型关联了起来（在这一方面，萨义德属于他的后

24  Ebd., 59.

25  Ebd., 155.



· · 135 ··· · 135 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

继者）
26
。不同于古典时代分别考察不同器官的做法，居维叶引入了一种决

定器官排列的整体性的功能统治权，后者秘密地支撑着器官间的差异性。

这种权力就是生命的权力。这同时导致了两个方向的生物学拓展。一方

面，差异可以无限分化并且在表面以各种方式间隔分布，所以生物学要

超出古典博物志而进入现代解剖学和比较解剖学。但另一方面，这些分

化与分布都被认为围绕着一个隐秘的被称为生命的内核，且不是通过直

接规定这一内核的方式（比如主张生命是一种特殊的受造物），而是通过

不断深挖这些差异中的相容性，生命才得到了它的诠释（生命只是那些

交互联系和作用的官能的历时性整体），所以生物学要超出现实的身体表

征观测，引入能够建立连续统的化石和标本考古学——由此，历史性也

被引入了自然。

同样的事情在语文诠释学那里也发生了。它现在开始关注语言的内

在结构，而“凭着与比较解剖学向自然分洒一片光明相同的方式，（它）

将向我们提供有关语言谱系的全新解决措施。”
27
 词相对于语法的重要性

开始后移，因为只有语法整体才是首要的和决定性的——在阿斯特那里，

这表现为各种差异性音调，构词和词法只能通过语法整体得到诠释的状

况。进一步地，语法的这种整体性不仅是在现代语言中才能看出的，它

更是自古以来就根植在所有语言发展的历史之内，这是由它自己的生命

连续性所规定的。但由于这种规定是隐蔽的，所以要了解它，就必须引

入一种客观的批判工作。在这里，客观的含义就是稳定一贯的语文学诠

释。或者说，客观不在于那些差异的语言表象，而在于它们关联的恒定，

正如生命不在静止的解剖图的差异性部件展示里，而在它所指示的有机

体的一贯运动中一样。由此就产生了诠释方法对形式化方法的历史性反

对方案，产生了对在古今比较中更能体现历史生命整体的那些源头性的

典型文化的推崇，以及更重要的，产生了一种稳定在历史中进行批判和

诠释工作的恒准性的人性形象，它也标志着现代主体在 19 世纪的生成时

刻——在阿斯特那里，就是那些有教养的自由人格，沐浴着古典语文学

26  参见福柯：《词与物——人文科学考古学》，莫伟民译，上海三联书店，2001 年，第 342-393 页。

27  福柯转引施莱格尔，同上，第 365 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 136 ··· · 136 ··

的光芒来展开自己的工作的时刻。
28
 它同时也就是对 19 世纪的中心问题

“人是什么”的回答：人就是那种能够超越语词，民族文化和个体经验的

表面差异，运用清醒的精神表达自身始终在场的、无条件且无止息地作

动着的自由的有机生命体。

在阿斯特上书第 92 节中，对此的说法是：“比起纯然相对的或民族

性的评估，还有一种对文本之精神的更高评估方式。这种评估自身被视

为最高的，因为它并不是出自一个特殊的（受限的）立场，而是无条件

的。这又是因为，该种评估关涉的不再是个体性或民族性，而是真、善

和美本身。真本身是哲学性和科学性作品的立场，美本身是对艺术作品

的评判原则，而善本身是在自身中容纳以上两者的一切生命的精神。” 29

在上述表达中，希腊文化和语言的典范作用最终被归结为生命精神的体

现，这也就是真正从事精神科学研究的人文主义者的最高理想。福柯对

此种可以表现为语文学的人文科学理想（而非直接对阿斯特本人）评论

道：“实际上，只是就人活着，讲着话和生产着而言，人文科学才专注于

人。正是作为生物存在，人才成长，才有种种功能和需求，才看到这样

一个空间敞开了，即人在自身上建成了这个空间的流动坐标。”
30
 这样一

来，那种确保着生命理解优先性的认知空间组织术，同时也就是建构现

代人之主体地位的可能性条件。这绝不仅仅是如萨义德主张的某种文化

权力话语的建构问题：它的目标首先是哲学的，而非政治的。同时，它

的真正自然科学基础也不是歌德和居维叶的原型论，而是他们的自然流

变学说。这就是说，阿斯特式的语文学并不是简单地确立了一种拥有霸

权地位的希腊文化的原初性和典范性，而是在根本上从属于现代的主体

空间流形论，一种始终隐含地发挥着功能性整体作用的大写历史的建构

术。所以，毫不令人意外地，一旦我们回顾阿斯特的著作顺序就会发现，

为什么从他的美学和语文学考察出发，会导向对普遍历史的思考。所谓

28  需要注意的是，不仅阿斯特的语文学，而且就连之前提到的赫尔德以及洪堡特的语言学，都同属于福柯

所言的这个以普遍人性为中心的现代主题诞生时刻。

29  Ast, 1808, 209.

30  福柯：《词与物——人文科学考古学》，第 458 页。



· · 137 ··· · 137 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

的普遍历史不可能是别的，而只能如前所述（第 66 节引文），是有限物

与无限物之间的那些无止境的悬荡，这种悬荡的名字就是普遍人性的自

我诠释——希腊不过是它的一个被挑选出来的代名词而已。

在福柯那里，这与其说指向永恒高尚的理想，不如说标志着一种新

的认知型的诞生。这种认知型是指：对作为人性表现的那些语言文化要

进行极为细致耐心且尽量广博的探究，但同时绝对不可放弃对其中隐藏

着的精神内核的信任与追寻。前者体现了 19 世纪语文学诠释处理对象的

范围广阔性，而后者则关系着它一定要表达的对那些超出对象差异性部

分的普遍人性的尊重与爱
31
——一种真正让死的文本可以复活的诠释学态

度，它永远超脱出当下的个别表象去追溯 -返回精神生活统一性的源头，

但却永远不脱离当下的个别表象去领会这一源头的鲜活现实作用。这显

然就是阿斯特所主张的诠释学循环的重点所在：“个别东西预设了整体的

理念，即精神。遍经那由个别性所组成的序列后，精神将自身构造为形

象性的生命，并最终返回自身之中。随着精神向着其原初本质的这种回

流，解释的循环也就闭合了。每一个别东西也就暗示着精神，因为它是

从精神中向外涌流，且被精神所充满” 32
。而在福柯看来，这种结构同样

存在于康德那始终不能脱离经验限制的先验逻辑学说的运用之中。在此

类结构的中心，都存在着同一个空洞的形式，即作为一切认知语法之整

体的主体性的我思（或称精神）。而在我思 / 精神这种大写语法统治下，

一切最终都会表现出如希腊人或者有教养的现代人那里健康阳光的面貌

（因为广博，踏实且有爱），甚至正如温克尔曼在描述拉奥孔雕像时说到

那样，就连痛苦的表达都是庄重且节制的。唯一不可容忍且必须被驱散

的，就是精神病态或癫狂。在这个意义上，阿斯特的语文学诠释学，也

就可被批评为导出了一种不适当的人性精神的统治，因为它根本不能接

受任何对大写语法之精神专制的挑战。

31  参见托马斯对古典语文学的界定。托马斯：“古典语文学之过去和将来”，郭华苓译，收入：《何谓语文学：

现代人文科学的方法和实践》，同上，第 97 页。

32  Ast, 1808, 190.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 138 ··· · 138 ··

三、何谓真正的精神科学：伽达默尔对阿斯特的初步批评三、何谓真正的精神科学：伽达默尔对阿斯特的初步批评

与上述分析形成鲜明对照的是伽达默尔的主张。尽管如上所述，伽

达默尔也看到了早期语文诠释学与自然科学的紧密关系，但他并没有因

此做出萨义德或者福柯式的发挥，甚至在他影响下的诠释学传统中，也

很少有人谈及这种从自然科学与人文科学的同构中导出的 19 世纪人的全

新类型：居于普遍生命和大写语法的权力结构中心的主体认知型。恰恰

相反，伽达默尔对于早期语文学诠释学的初步批评是，它并没有真正在

历史性的精神科学（它与自然科学绝非同构的）的基础上开展诠释工作，

从而错失了对诠释学真正作用的有效把握。

为了弄清伽达默尔的意思，可以先回到上文中他对施莱尔马赫和阿

斯特的区分上来。相较于阿斯特，施莱尔马赫更加重视对话以及对话中

差异性的心理学因素，重视在其中出现的误解，以及这些个性化的误解

在推动对话深入进行中的积极作用：“应当被理解的东西现在不只是原文

和它的客观意义，而且也包括讲话人或作者的个性”
33
。这让后者脱离了前

者独断式地宣扬希腊原文典范中的生命统一性的束缚。但事情还有其另

一面：如果要获得对这些差异个体的情感与思想的理解，就只能是在一

种相互的信息交往中，通过艺术性的诠释 -理解进程，也就是通过对话

的整体才可能。单独去理解这些个性的心理是无法做到的，因为它们的

表现恰恰位于它们彼此的联系之中，但反过来，如果没有引发对这些个

性的理解，那么这些信息的交流也是无效的。换言之，只有当个体在整

体性的关联中造成了效果，且这些效果又会引发新一轮导向个性 -整体

循环的问题时，真正的诠释工作才得以展开。这就是施莱尔马赫那里的

诠释学循环，伽达默尔认为这追随了阿斯特，它基于一个前提，即“一

切个性都是普遍生命的体现”
34
。伽达默尔非常正确地指出，这种带有思辨

相对性的诠释学循环“与其说是一个基本原则，毋宁说是关于理解过程

的一种描述程序”
35
，想要真正获得进入它的钥匙，就必须运用同情的情

33  伽达默尔：《真理与方法——哲学诠释学的基本特征》上卷，第 240-241 页。

34  同上，第 245 页。

35  同上，第 247 页。以下论述也参见 248-255 页。



· · 139 ··· · 139 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

感，来尽力使自己与原文作者处于同一层次，相应地，所有那些对话进

程——它同时也是一种历史性的进程——也要服务于理解原文，也就是

理解作者原意的目的。正是在这个点上，施莱尔马赫折返回到了对那些

作者的权威性已经得到确定的原文典范的推崇上，而这正是阿斯特也要

做的。不同之处只是那些作者的心理因素和天才个性在施莱尔马赫那里

得到了强调而已。

伽达默尔批评说，施莱尔马赫的心理学原则仍然是以自然科学研究

为模型的
36
，这在结构上与阿斯特诠释学依赖有机生物学没有什么实质不

同。施莱尔马赫与阿斯特一样，认为有一种如同理解自然科学对象（自

然之书）般确定的目的，就是去理解精神之书，而这毫无疑问地指向理

解此书作者的意图，因此二人同样力图去还原本文的作者原意。的确，

在《语法、诠释学及批判的基础》第96 节中，阿斯特就非常明确地表示：

“如果一个作品的整体与它的创作者的精神、认知或表现方式相矛盾，那

该作品就毫无争议地是不真实的”
37
，并且依据此制定了他在第98 节中所

谓较高批判的三个要点，它们都围绕着作者原意来展开。当然，伽达默

尔一定也会像指责施莱尔马赫那样，指责阿斯特在这里忘记了最重要之

事，就是使诠释者与作者处于同一层次的理想的先决条件恰恰是与理解

的努力交织在一起的，也就是说，是理解的努力，或者说，是诠释的历

时性进程——其“最高目的根本不是原样地去‘理解’他的范例，而是

去模仿他的范例，甚至超出他的范例”
38
——才令作者原意以如此这般的

方式显现的：解释者要优越于他的对象命题。伽达默尔认为，不是在语

文学中，而是在哲学中，康德与费希特其实就已经有了这样的想法，要

求唯有通过我们自己一贯的思考才能获取作者的意图。在这个方向上，

如同自然科学急切地想要拐向对象本身一样，急切拐向作者原意就表明

了施莱尔马赫和阿斯特对真正诠释学精神道路的遗忘（而非无视），在这

方面，就算施莱尔马赫给诠释学加上了心理学的个性研究也无济于事。

36  参见同上，第 250 页。

37  Ast, 1808, 217.

38  Ebd., 252.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 140 ··· · 140 ··

真正把精神科学从自然科学中区分出来的人不是他们，而是狄尔泰。

他“为了精神科学奠定认识论基础的工作所迈出的决定性步伐是，发现

了那种从构造个人生命经验里的联系到根本不为任何个人所体验和经验

的历史联系的转变”，而“这里关键性的问题乃是从精神科学的心理学基

础转变到诠释学基础”。
39
伽达默尔旋即解释了什么叫做作为“不为任何

个人所体验和经验的历史联系”的诠释学基础，那就是被给予的精神生

活的结构性。真正的个性只有在这种整体性的结构中才表现出来，但这

种结构又始终超出个人经验。“狄尔泰宁可坚持所有‘精神的生命性’都

隶属于环境。根本不存在个性的原动力。个性是由于它肯定自身才成为

它所是的东西。被效果的历史所限制，这属于个性的本质——正如属于

所有历史的概念。”
40
 相比之下，无论施莱尔马赫还是阿斯特所说的作为

诠释活动目的的作者原意，都是由于诠释的效果，而非真有什么原发的

差异个性才得以表现的。对这类个性的信念仅仅是心理学的，甚至连把

“解释个性”设为目的也都是心理学的，而非真正基于原初给予的诠释学

处境。属于诠释学基础的，且因此也属于与自然科学不同的精神科学之

基础的，绝不是这些在素朴态度下被设定的目的，或者那些如物理世界

形象一般固定的有个性的东西，而只能是一种生命的活动。它不断超越

那些个性的表现效果，但同时内在于诸表现效果进行往复回返的诠释。

伽达默尔继续说，牢记这一点，就不仅会导向狄尔泰的诠释学，而

且还会导向胡塞尔的现象学。因为这种真正的在效果历史中始终保持其

超越性的精神生活结构，就是任何个性得以认识的意识条件，而非相反。

而正是这种历史意识使得任何单个效果都不能被视为自然科学 -心理学

的固定对象（在早期诠释学中也可被叫做典范或原意）：“我们必须承认，

精神科学的知识并不是归纳科学的知识，而是具有一种完全不同种类的

客观性，并且以完全不同的方式被获得。”
41
 这一点同样也被反对自然的

素朴态度的现象学所坚持。理由是：现象学优先关注的是对主体性所与

39  Ebd., 289.

40  Ebd., 292.

41  Ebd., 311.



· · 141 ··· · 141 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

方式的研究以及这种研究的普遍工作纲领，其目的是通过对意识在时间

流中稳定作用条件的澄清，根本性地解释一切客观性和一切存在意义。

缺乏此类研究的阿斯特没有对其工作方法的基础进行彻底反思，因此也

没有摆脱自然科学的范式，自觉将其语文诠释学发展成作为精神科学的

诠释学。

四、心理学与精神整体：狄尔泰与阿斯特的一致性四、心理学与精神整体：狄尔泰与阿斯特的一致性

需要注意的是，伽达默尔的上述论证，狄尔泰自己却未必赞同。在

后者那里，“心理学”遵循的恰恰不是自然科学的模式，而是典型的精神

科学。并且笔者认为，他应该也会把阿斯特的语文诠释学视为他的诠释

学的同路人，而非要否定的对象。为了阐明这点，我们要先回到伽达默

尔的核心主张。伽达默尔告诉我们，基于自然科学模式的心理学诠释学

是施莱尔马赫的“创造性贡献”
42
，而狄尔泰的诠释学否定了这种贡献，并

走向了真正独立的精神科学的道路。这似乎暗示说，狄尔泰因此持一种

强的心理学批判。然而事实真如此吗？并没有。伽达默尔自己就提到过

心理学对狄尔泰的强烈影响。
43
而一旦回到狄尔泰自己的语境中，就很容

易发现，对他而言，伽达默尔所持的“施莱尔马赫独特贡献论”也很难

成立。在《体验与诗》论述诺瓦利斯的一章中，狄尔泰说过：“世界这个

难题，我们只能在它可以解决的范围内，通过我们自己内心的直观来解

决。最离奇的现象是自己的存在。最大的秘密是人本身。同这种最高现

象有关的科学，是现实心理学。”
44
他旋即说到，诸如施莱尔马赫，黑格

尔，叔本华这些天才都“完全均衡地”代表了现实心理学——也就是关

于人的心灵直观的哲学，这种哲学“试图整理出我们的心灵的内容，在

这种内容的各种关联中去理解它，尽可能地去说明它”——的最深努力，

而“这种现实心理学的想法以非常值得注意的方式表明，那个时代的种

种努力，在其起源上，同当代的种种努力有着内在的亲缘关系。”
45
这清晰

42  Ebd., 241.

43  Ebd., 250.

44  狄尔泰：《体验与诗》，胡其鼎译，三联书店，2003 年，第 252 页。

45  以上引用均见：同上，第 253 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 142 ··· · 142 ··

地表明，在狄尔泰看来，现实心理学根本不是只与施莱尔马赫诠释学相

关的事情，而是关乎彼时和当下的精神生活结构。

更进一步地，狄尔泰所说的现实心理学，本质上就是与自然科学不

同的精神科学。比如，紧接着对施莱尔马赫等人之现实心理学的认可，

狄尔泰在评论诺瓦利斯时指出，尽管诺瓦利斯的现实心理学深受布朗心

理学的影响，采用了大量类似自然科学的术语，但运用它们并不足以回

答人的精神之谜。与其说诺瓦利斯关注那些技术性的自然科学分析，不

如说他与谢林一样，更在乎心灵对自然的直观，在乎那些表现自然的心

灵的独特要素，在乎自然与心灵的亲缘关系。在其他地方狄尔泰也指出，

荷尔德林在对希腊文化的强调中同样重视这一点，“他认为，希腊人体现

了对于我们同自然的内在本质共同性的体验”
46
。这样一来，可以初步猜

测，无论作为受耶拿时期谢林影响的学生，还是作为与荷尔德林一样在

温克尔曼和歌德的激励下推崇希腊的青年一代，阿斯特当然也不能被排

除在精神科学之外。这就是说，阿斯特的那些带有有机自然论色彩的希

腊语法和语文诠释学研究，不应被狄尔泰看作自然科学的类似物，而应

属于作为现实心理学和人的普遍心灵哲学的精神科学，且这门科学正是

狄尔泰自己也致力建立的。

这样一来，能否简单论定，在把施莱尔马赫心理学和自然科学绑定

这件事上，伽达默尔犯了错误呢？也不尽然。我们可以为伽达默尔辩护

说，这里与精神科学结对的现实心理学，并不是《真理与方法》中与自

然科学结对的施莱尔马赫的个性心理学。因为正如前文反复强调的，伽

达默尔所谓带有自然科学倾向的心理学，特别指向（如自然科学看待现

成的固定对象一般）对作者个性和作品原意优先性的强调，相比之下，

狄尔泰即使在研究那些个性最为突出的天才的时候，也总是将个性的真

正条件和作用场所放在了更大的精神生活整体之中。比如歌德。在狄尔

泰的眼中，他虽然是一位极其强调也极其享受自身个性的人，但这些个

性始终要被置入他所深入思考的生活本身中才能理解：“个性的原状同外

46  同上，第 297 页。



· · 143 ··· · 143 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

来影响的关系，最深也最普遍地决定着我们的生存感情的关系——生与

死的关系……但这种关系却被歌德移到了他的观察视野的最远处，这标

志着歌德的特性。——关于生活的整个思考总是源自生活本身，因此这

种思考同时把握被经历到的关联以及每种状况，每种个性，每种生活环

境的价值——即它们的重要意义。”
47
由此可见，正如伽达默尔所说，狄尔

泰总是在强调是生活本身提供了个性的效果意义。

这一点还可以从作家运用想象力进行创作的整体机制来说明：狄尔

泰对歌德天才的文学创作研究始终围绕想象力进行，而想象力可以被视

为“现实心理学”的另一种表达，因为“作家的想象是诸心理的总和，

作家的世界就在其中构成。这些心理过程的基础始终是生活经历以及由

生活经历所创造的理解的根基。生活覆盖层支配着作家的想象并在作家

的想象中表现出来，一如它已经影响过作家心中知觉一样。”
48
想象力就

是整个心灵体验的编织关系：首先是知觉将时间中的感觉构筑为有节奏

的连续体，然后是回忆的图像在当下被赋予不同的强度，之后是运用虚

构力（诗力）自由改造回忆中的图像关联，构成典型，添加观念，从而

建立起有别于行为世界的诗力世界。所有这一切全部都不是个性优先的，

而是心灵普遍机制优先的。这样一来，歌德“个人创作的唯一伟大之处

在于，在他的创作中，最属个人的东西同来自较普遍的各种运动的并成

为他的本质的组成部分的一切最紧密地结合在一起。”
49
也正因为如此，狄

尔泰认为歌德的位置就绝不在伟大的自然研究家那边（虽然歌德自己非

常看重他的颜色学等研究），而只能在伟大的文学家这边50。换言之，狄尔

泰认为，歌德的基于生活整体的心理个性和文学创作本身就是精神科学

的表现。

阿斯特的语文诠释学和上述狄尔泰眼中的歌德文学一脉相承。首先，

在阿斯特那里，也能找到一些与歌德和施莱尔马赫一样重视作者个性的说

47  同上，第 191 页。

48  同上，第 155 页。

49  同上，第 198 页。

50  参见同上，第 148 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 144 ··· · 144 ··

法，比如在《语法、诠释学及批判的基础》第 76 节中，阿斯特说道：“一

切古代作家，尤其是其作品乃精神之自由产物的作家，都表现了那古代的

唯一精神，不过每一个人表现的方式都、被其时代、个体性、教化和外部

生活条件所设定的。……对整体古代精神的认识包括对作家所处时代之

特殊精神的认识、对作家自身个别精神的认识，以及对其教化和外部生活

环境（它对作者的教化产生影响）的认识。”
51
这一说法在第84 节中再次以

另外的方式被强调，在那里，阿斯特简略讨论了柏拉图与亚里士多德的不

同。在第 88 节中，阿斯特强调了对话的差异，以及要在整体中理解这些

差异。而在第 90 节中，他还说到了由于作者个性的差异导致的不同作品

评价的问题。但所有这些关于个性的说法，都必须回返到精神的整体性的

视野中才能成立，阿斯特对此最突出的论述是在第 85 节中：“对一份文本

或一个个别段落的精神的解释，就是对理念的说明，该理念呈现在作者的

面前，或在作者的无意识中对之加以引导。理念也就是更高的、有生命的

统一，一切生命由之而展开，且致力于身为精神性的阐发而再一次返回它

之中。”
52
这一段紧接第 84 节关于柏拉图和亚里士多德之不同的讨论，赋

予这些不同以生命统一性的基底。同样，在上文引述过的第 92 节中，关

于第 88 和 90 节中作者个性的议论，也再次被收束到对文本之精神的最高

评估方式上，也就是基于生命精神的评估方式上。此外，在上文也提到过

的强调作者原意重要性的第 98 节中，阿斯特最终也肯定，即使对那些天

才人物的批判，也要基于普遍的生命灵魂来做出：“在天才性的作者那里，

诗和哲学已经渗透为一种对神性和人性事物之更高的、和谐的看法和领

会，而批判要做的就是基于一切生命的内在灵魂来检验这些人的语言。”
53

至于为什么要这样把精神生活整体放在更优先处的原因，也是因为

心灵的想象力 -语言结构。在第 1 节中，阿斯特开篇就说：“语言是精神

的表达和展现，既是精神在其外在（客观性）生命，也是在其内在（主

观性）生命中的表达和展现。精神外在地生活于直观中，它是对一个对

51  Ast, 1808, 182.

52  Ebd., 197.

53  Ebd., 223.



· · 145 ··· · 145 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

象或客体的领会把握。由于直观是对外在被知觉之物的形塑，所以被直

观的东西就是一个图像，而对被直观之物的描述也就是图像语言。与之

相对，精神内在地生活于感受之中，感受是对一种受限性的自在的或在

自身中的发现，这种发现将自己表示为感觉，它还和一种内在知觉相联

结，这种知觉的对象是一种自在地不受限的、反界限的能力。”
54
其后，阿

斯特就把图像称为可见者或图像语言，把内在感受称为不可见者或音调

语言。真正的精神语言或想象力则运作在二者之间：“由于精神自身是一

切外在和内在物的统一，精神语言的外在性（客观性）也就同时是内在

性，反过来，由于原初的想象力（客观化能力）就居于精神自身之中，

所以精神语言的内在性也就同时是外在性。所以，和精神一样，精神语

言在生命的内在域和外在域之间来回运动，而不像图像语言或音调语言

那样，被约束于以上两域的其中一方：精神语言是自由的，就像精神自

身是一切生命的自由原则和统一体一样。”
55
（第3 节）这段话的意思非常

清楚，生命将外部事物形塑为各种图像，而在自身内则自由地穿梭在这

些图像之间，对它们进行连接，也通过它们表达自身，这才有了有着统

一气息（它表现在各种音调中）和统一世界图像之形塑进程的语言，它

就是我们自由想象力的自行显现。很容易发现狄尔泰的歌德解释中的

“想象力”学说与阿斯特这些说法之间的高度一致性。诠释学的工作中

心，就是去理解精神生活的整体性基础及其运作，个性只是它的最耀眼

的表现而已。在这个意义上可以断定，与歌德不会因为他的自然科学研

究就被否定一样，阿斯特也不会因为他采用了有机生物学的模型，就被

狄尔泰划到精神科学以外的阵营上去。

在施莱尔马赫处却是另外的情况。他优先强调的是普遍的生活和精

神必须在个性中才能找到落脚点。在高度赞赏施莱尔马赫的弗兰克那里，

这是基于如下理由：施莱尔马赫不认为自我可以同时获得自己的有限性

和无限性，因为二者总是互相对立的。自我的表现总是一种有限的断片

式的表现，也就是个性表现，对这些个性来说，无限同一性绝不是深入

54  Ebd., 1.

55  Ebd., 7-8.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 146 ··· · 146 ··

有限者自身就可以被现实察觉到的，而是只能通过超出它，或者通过对

它的反讽才作为一种可能性被预感到。由此，不能指望通过事先澄清一

种精神思维整体和它的语法来说明个性，恰恰相反，在个性片段中才能

发现精神整体的倾向。个性暗示和预感着整体，但新的个性表现总是会

超出旧有的个性表现，提升预感的强度，同时讽刺性地暴露出旧有个性

表现的局限之处。“简单地说，隐喻式有限本身之中趋于绝对的倾向。个

别在走向无限时上升为隐喻，而无限让那种摆脱序列整体的统一在逐点

出现时表现为诙谐。”
56
 无论如何，这种升级是以个性点的非线性跃升为

中心的，而不是以精神生活的连续统为中心的。在其中，批判的重要性

首先不在于个性形成的整体性条件，而在于分析新个性表现对旧表现的

拟构和超越，分析它们在彼此对话中呈现出来的独特性和典型性，也分

析它们的不足之处，这使得批判总是处于中间位置上，并且这些位置总

是具体地落实在一些点上，而不是一条连绵的线。与此相比，阿斯特的

批判观念很不一样，它主张真正的批判总是从整体出发的：较高的批判

“必须将自己提升到对个别东西的语法性和历史性理解之上，进入对整体

的精神性领会和评估中，这是为了出于作者和一般而言的古代的精神和

特征，而对一份作品的真实与否做出可能的裁定。”
57

以上辨析也可以帮助我们理解，为什么施莱尔马赫的神学诠释学围

绕着个性展开。在《论宗教》“论宗教的本质”一节中，施莱尔马赫首先

激烈批判了从思维和行动的抽象思维原则出发理解宗教的做法，然后就

把重心放到了个体性的直观与情感上。“直观是并且永远是某种个别的，

特殊的东西，是直接的感觉，此外什么也不是；联系并概括成一个整体，

这从来就不是感观的事情，而是抽象思维的事情。”
58
 想象力的作用也是

在个体的天才中才凸显出来的，人们只能通过这些片段来鸟瞰世界的规

则，而不能给整体弄出一些高高在上的概念来压制个体。即使施莱尔马

赫同时也主张这些个性都是普遍人性的表现，但重音仍然在那些点状的

56  弗兰克：《德国早期浪漫主义美学导论》（上），聂军等译，吉林人民出版社，2011 年，第 288 页。

57  Ebd., 215-216.

58  施莱尔马赫：《论宗教》，邓安庆译，人民出版社，2011 年，第 34 页。



· · 147 ··· · 147 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

个体上：“只有观看者认识个体，只有历史应该从个体对它产生的作用来

评价不同的时代。”
59
这样一来就必须说，伽达默尔的论断是有道理的，尽

管狄尔泰认为他和施莱尔马赫一样主张作为精神科学的心理学，但通过

对待个性的态度，还是可以有效区分施莱尔马赫神学诠释学和狄尔泰的

历史诠释学。而如果以自然科学为模型的心理学批判集中指向个性批判，

那么伽达默尔就不是在狄尔泰使用心理学的意义上来批评施莱尔马赫的

心理学的。

五、再论自然科学与精神科学：伽达默尔对阿斯特的关键批评五、再论自然科学与精神科学：伽达默尔对阿斯特的关键批评

此处明显出现了一个问题，就是伽达默尔本来把阿斯特和施莱尔马

赫放在一起，作为仍采用自然科学模型的诠释学来批判，相比之下，狄

尔泰则站在精神科学那边。然而之前检验的结果却显示，如果自然科学

模式下的心理学的问题主要是施莱尔马赫主张的个性优先性的问题，那

么阿斯特的语文诠释学反而显得与狄尔泰的历史诠释学亲缘性更强。这

样一来，阿斯特在诠释学传统中的位置可能就要发生偏移。

更麻烦的是，如果再把福柯的论述考虑进来，那么上述阿斯特 -狄

尔泰的诠释学模式，就依然处于福柯批判的覆盖范围之内。如前所述，

当福柯把语言问题与自然科学模式关联起来的时候，他既不是在狄尔泰

意义上，把自然科学定位为缺乏精神内部统观的僵硬的形式化操作（如

布朗心理学或歌德自然研究），也不是在伽达默尔的意义上，把它看成是

自然素朴态度对一种固化的典型、原意以及天才个性的未经通盘反思的

盲目坚持，而是将之看成是一种新的主体认知型的兴起。这种生理学 -

语文学 -人文科学同构认知型的最关键结构，就是围绕着一个不可见的

整体进行表现层面的区分性研究。福柯也把这种整体称为“大写历史”：

“从 19 世纪起，大写的历史将在一个时间系列中展开把独特的生物结构

相互关联起来的诸同功。……历史是经验性之基本的存在方式，正是在

这个存在方式的基础上，经验性才得以在可能的认识和可能的科学的知

59  同上，第 58 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 148 ··· · 148 ··

识空间中被确认，设定，排列和散布。”
60
这就是说，福柯会认为，不是狄

尔泰成功地把歌德和阿斯特最重要的精神科学家面目从有机自然论中抽

离了出来，而是相反，狄尔泰自己就持有一种有机生物学的生命 -表现

模型，并且在这种模型下才认出了歌德，并应该认出阿斯特。相比之下，

施莱尔马赫的个性诠释学反而有力量从福柯的批判中挣脱出来。弗兰克

就认为“尝试把这个东西（注，指自身相关的个体化只能在对同一性观

念的否定超越中才可被思考）作为首要的东西而去探索，在我看来这是

弗里德里希 •施莱尔马赫的功绩之一，尽管他在当代的诠释学中当然找

不到一个后继者。”
61
这是因为，施莱尔马赫从一开始就没有把特殊的现象

作为一般的东西来建构和分析，力图阻止普遍同一性秩序发挥终极作用

去整饬异质成分，从而回绝了个性共享的任何可能。这样一来，他也就

没有可能被那种整体性的历史精神表现 -诠释的认知模式所笼罩，而后

者恰恰是伽达默尔觉得狄尔泰诠释学真正重要的部分。但对此的详尽讨

论已经超出本文的范围。

那么，伽达默尔可能对以上情况说些什么呢？

首先，即使考虑到阿斯特与狄尔泰在生活整体诠释学上的结构类似性，

他也很可能会再次指出，二者间的区别仍然很大。这尤其体现在阿斯特的

语文诠释学未经彻底反思地去推崇希腊的典型性，并强调希腊作家原意的

源头性作用上。这种做法并不符合从效果历史整体来诠释每一种文化及其

代表作品的要求。由此，他甚至可能部分同情萨义德对 19 世纪语文学中所

体现出的西方强权的批判态度，主张通过世界范围内的文明对话和交互诠

释，来重新考察阿斯特等人所推崇的，对古希腊作品的语文诠释学的成就。

其次，只要不把他说的个性心理学与狄尔泰所说的现实心理学混同

起来，他就仍会坚持个性心理学也是区分阿斯特和施莱尔马赫诠释学的

关键。这是因为在施莱尔马赫对个性的强调中，包含着一种对阿斯特式

的观点的拒斥，即原意必须首先在整体生活中被探寻。就此而言，伽达

60  福柯：《词与物——人文科学考古学》，第 285-286 页。

61  弗兰克：《个体的不可消逝性——反思主体，人格与个体，以回应“后现代”对它们所作的死亡宣告》，

先刚译，华夏出版社，2001 年，第 144 页。为了统一术语，原翻译中的“解释学”此处调整为“诠释学”。



· · 149 ··· · 149 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

默尔肯定会同意，必须在同样强调作者原意对诠释学的重要性的那些人

中做出更为细致的判别。但也因如此，他把施莱尔马赫放在早期诠释学

重中之重的地位进行处理的做法就未必合适。

最后，伽达默尔甚至可能部分认可福柯的批评，因为这种批评与

他对狄尔泰和胡塞尔的批评有意旨重合之处。在伽达默尔看来，狄尔泰

和胡塞尔都未能发展出生命概念的思辨内容，这是因为他们都太执着于

某种客观整体的优先性可以得到分析和处理的想法，无论这种整体性是

人类的全部生活经验，还是哲学的最终方法理想（即一种先验构成性研

究）。仅就这一点而言，福柯的批评也并非全无道理，即 19 世纪的人文

学科是一种被刻意构建的不可见统一体的优先论，且他认为这种统一体

就是通过对那些区分性表现进行历史性地融贯考察得到确认的，而这其

实只是对那种被称为主体的同一性权力的认知性确认，就如同通过比较

解剖学和标本考古学的联合来确认整全生命的同一性统治一样。伽达默

尔会说，狄尔泰和胡塞尔在其对客观整体的确认进程中，也优先肯定了

某种完备认知的结构条件。而就阿斯特反复强调语法对于精神的重要性

而言，他所做的也没有什么不同。这正是它们全都错过了真正诠释学道

路的原因。当然，伽达默尔接下来要做的并非如福柯那样宣布人之死，

而是追寻海德格尔走向了交互诠释的道路。这一点将在下面得到处理。

对此的澄清将导出伽达默尔对阿斯特诠释学的决定性批判的正面理由，

而本文也将最后试图探寻，阿斯特是否有可能在一定限度内得到辩护。

与福柯认为并不存在与自然科学截然不同的精神科学一样，海德格

尔“之所以追随胡塞尔，是因为历史存在并不像狄尔泰所认为的那样可

以与自然存在相区别，以便对历史科学的方法论性质给予一个认识论的

证明。反之，自然科学的认识方式可以表现为理解的一种变体。”
62
 也就

是说，二位哲学家都不觉得自然科学和精神科学（人文科学）是截然相

异的。但他们理论之间的微妙差别可以用如下方式表达：如果福柯总是

强调，正如 19 世纪语文学（当然包括阿斯特）的创见是“语言并不迎

62  伽达默尔：《真理与方法——哲学诠释学的基本特征》上卷，第 333 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 150 ··· · 150 ··

合人所发生的一切或人所能发明的一切而变化，而是在一些本身属于语

言和语法形式的条件下发生变化的，语言就是由这些语音和语法形式构

成的”
63
一样，19 世纪的自然科学-人文科学认知型总是要求被区隔开的

那些特殊表现受制于不可见的事实整体，那么海德格尔——尤其是思想

转向后的海德格尔则强调着要去理解，这个整体也在变动之中，更重要

的是，那些真正特殊的表现本身就在扭转和生成着这个变动的整体。换

言之，问题不在于是否总有着超越特殊表现的整体性权力（大写历史），

也不在于对它们间关系的认知是否总通盘建构并支配着现实，而在于特

殊的表现如何通过它并不完备的理解活动和自由筹划参与进了隐蔽的整

体变动，并且同时又在这一整体变动中以其（认知上未必融贯的）理解

方式诠释 -敞开了自身存在的可能。用伽达默尔的话说，海德格尔的贡

献就在于指明“理解就是此在的存在方式，因为理解就是能存在和可能

性”
64
，或者更详细地说：“即使对某个表达式的理解，最终也不仅是对该

表达式里所具有的东西的直接把握，而且也指对隐蔽在表达式内的东西

的开启，以致我们现在也了解了这隐蔽的东西。但是这意味着，我们知

道自己通晓它。这样，在任何情况下都是：谁理解，谁就知道按照他自

身的可能性去筹划自身。”
65

对海德格尔论文“语言的本质”的简单考察有助于进一步澄清此中

关键。这篇论文的重要目标是要反对把语言变为一种普遍单一运转的结

构，它依赖着试图对世界进行普遍化技术处理的形而上学。为此，需要

指出经验语言的别种可能性，指出我们如何在此语言经验中现身，而非

事先操作和指定语言的用法。换言之，需要指出我们如何倾听语言并为

语言所承载，而非反过来从我们这样的主体出发来追问语言是什么。这

又是因为所谓的主体本来就是在语言中才得到其规定性和明晰性的，但

主体却依据这种被给予的规定性，反过来规定那种给予活动为某种可被

使用的客体。这就暗示着，有这样一种别具一格的经验，是关于源初的

63  福柯：《词与物——人文科学考古学》，第 480 页。

64  伽达默尔：《真理与方法——哲学诠释学的基本特征》上卷，第 334 页。

65  同上，第 335 页。



· · 151 ··· · 151 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

拒绝被这样规定和使用的语言的经验，它并不位于任何客观化的层面，

或者说，它在任何客观使用规则上都隐瞒着自身。“如果语言无处不隐瞒

它在上述意义（注：即对语言做出陈述的那种语言）上的本质，那么，

这种隐瞒就归属于语言之本质。”
66
这种隐蔽自身本质的语言源初地与我们

可能（将自身摆置成中心性的主体）的筹划活动有关，因为是它给予了

这种筹划的所有规定性空间，但只要我们经验它，我们就不是在经验任

何主体建构的结果，而是在经验主体始终尚未产生但当下就将产生的那

个决定性的时刻。换言之，这种经验必定是一种返回我们栖居其中但并

无主宰之力的生成活动的经验。我们属于这种语言经验，并由此经验护

送到了我们在世界中的主体位置上。思想的任务正是要将这种与我们真

正切近的隐蔽语言重新揭示出来，然而困难在于，这种揭示活动同时又

有赖于始终隐蔽着的语言本质的护送：每种这样的运思在理解其发生时

已经由发生自身所保证，也即每种有限的对本质的表达已经位于让其自

身可表达的本质之中。释放与承纳，出离与回返是在同一个游戏中进行

的，而这样的游戏就回旋在自身隐匿着的语言之本质和将其敞亮出来的

思之要求之间。这种毫无保留地将自身和盘托出的游戏的整体场域，可

以强名为无蔽的天空，而始终遮蔽着自身本质却又护送着人成为世界的

使用者的，就是大地。那给予了世界使用者以倾听并思索此本质之可能

性的，就是神，而思索着它，向它回返，并因此从那个固定的世界使用

者身份上超越出来的，就是有限的向死之人。海德格尔将之称为语言本

质的四方运动，它同时也就是存在之所以存在和之所以能存在的运动。

伽达默尔将以上总是带着遮蔽与解蔽之双重向度的有限语言经验，

转译为始终带着前见进行理解的有限诠释活动。任何理解活动都不是在

真空中进行的，而总是归属于某种已经有其效果的历史，并且同时又在

其中造就着自身的效果。此种效果历史的整体超越了一切理解活动（因

为它总是理解的在先可能性条件）同时伴随着一切理解活动（因为它总

是理解目标实现的体现），但它始终不是可以被全盘把握之事（因为理解

66  海德格尔：《在通向语言的途中》，孙周兴译，商务印书馆，2004 年，第 177 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 152 ··· · 152 ··

是在效果历史中的有限理解）。这种历史就是使理解得以发生的制约性传

统，“对精神科学中属真理事物的思考，一定不能离开它承认其制约性的

传统而进行反思。……这种思考必将认识到，它自身的理解和解释绝不

是一种依据于原则而来的构想，而是远久流传下来的事件的继续塑造。”
67
 

这样一来，伽达默尔才强调：“本人的真正主张过去是，现在仍然是一种

哲学的主张：问题不是我们做什么，也不是我们应当做什么，而是什么

东西超越我们的愿望和行动与我们一起发生。”
68
由此，在任何诠释努力

中，必定同时包含着两个层面，第一是必须去获得那些被（始终具有超

越性的）历史所规定的效果的尽可能完善的理解，第二是必须要知道这

种理解也只是有限的，也就是说它总是带着误解和前见。“对于给定的前

理解的反思使某些东西呈现于我面前，而它们本来只会在我背后发生。

是某些东西而并非任何东西，因为我所称之为有效果的历史意识不可避

免地是存在而不是意识，而存在永远不可能完全地展示出来。”
69
前见不是

阻碍理解的东西，而是“我们对世界开放的倾向性”
70
，因为前见意味着：

我们总是处于效果历史之中，而我们的理解受其指引，但同时也让这种

指引得以澄清并持续发生。这同时就是说，绝不能把效果仅仅看成为我

们制造和操作的效果（这正是自然科学的态度），相反要看成为我们通过

自身筹划参与其中，理解其可理解之处但又永不可通盘理解的变化事件

的效果。

与海德格尔显得不同的是，伽达默尔进一步强调了在此种效果历史

中视域融合的重要性。但视域融合并非交换意见或通过计分投票来达成

共识，而是对不同对象进行诠释的效果普遍性展现。这种普遍性不是由

历史整体的建构性原则来保证的，而是仰赖这一事实：所有带着前见的

理解活动都是向着效果历史进行提问和思考，并且在这种共同的提问和

思考中分享彼此应答的进程。至于彼此应答为何会发生，又是因为没有

67  伽达默尔：《真理与方法——哲学诠释学的基本特征》上卷，第 21 页。

68  同上，第 4页。

69  伽达默尔：《哲学解释学》，夏镇平等译，上海译文出版社，1998 年，第 39 页。为统一术语，作者将译

文的“效应”改为了“效果”。

70  同上，第 9 页。



· · 153 ··· · 153 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

任何一种带着前见的理解是孤立存在的，而是总已经处于效果历史的整

体变化之中，这种整体变化本来就是所有理解活动都自行决定以各自的

方式参与了的。这样一来，任何一种理解都必然包含着与他在性的普遍

联系：“历史意识是意识到它自己的他在性，并因此把传统的视域与自己

的视域区别开来。但另一方面，正如我们试图表明的，历史意识本身只

是类似于某种对某个持续作用的传统进行叠加的过程，因此它把彼此向

区别的东西同时又结合起来，以便在它如此取得的历史视域的统一体中

于自己本身再度统一。”
71
在这里，根本不存在福柯认为的大写历史的空虚

统治，而只有对历史效果的诸多应用性理解和再造之间的实际交融。这

取决于我们能够意识到，自己总是切近地生活在效果历史的变化整体之

内，但同时又能够拥有与任何已有特定效果拉开距离进行反思和实践的

能力。前者保证了差异性理解能够彼此应答，叠加和同一，后者则保证

了我们自由理解的可能运用空间。缺乏前者将让我们陷入把效果外在地

理解为操作结果的科学主义立场，而缺乏后者则会让我们陷入无法逃脱

的历史整体的僵硬同一性。就此而言，伽达默尔也打开了在传统中通过

主体间对话来进行文化自反思并反抗技术时代的统治的道路。

回到阿斯特的定位问题。伽达默尔会说，如果坚定持有强调前见和

视域融合的诠释学态度，我们就不会陷入阿斯特语文诠释学的错误。的

确，在阿斯特的著作中，如同在温克尔曼那里一样，以希腊为代表的古

代典范显得拥有一种未经反思的透明的完美性，这从之前谈到的，在

《论古代的精神以及它对我们时代而言意义何在》一文中对希腊的大段断

言式赞颂中就可以看出。在这种透明性中，被看到的似乎只有那毫无偏

私的典范源泉所代表的生命活力，以及它们给予之后所有时代的精神力

量和榜样效果，但在它们自己那里，绝不存在着任何被误认的可能：“因

为人类历史将古代作为人类的这样一个时期来表现：该时期是人类教化

最昌盛繁荣的时期，同时也是最完满和最独立的时期，它由于自身的卓

越性而充当人类的理想，充当我们教化的支柱和目标点。通过对古代的

71  伽达默尔：《真理与方法——哲学诠释学的基本特征》上卷，第 394 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 154 ··· · 154 ··

这种最高看法，那种理论性的、认识古代之本质性的考察，以及那种实

践性的、探寻古代与我们时代之必然联系的适用，也即真和善，就转变

为美，转变为完满的和理想性的东西。”
72
对伽达默尔来说，阿斯特因此在

出发点上就回避了面对传统的真正困难，也没有努力澄清现代人自我筹

划的任务，从而根本没有看到前见对于理解的不可或缺性，也没有真正

展开面向整个效果历史（而非特定典型）的视域融合工作。当然，他也

就丧失了能从自然科学的态度中挣脱出来的精神的决定性力量。

不仅如此，阿斯特的诠释学还抱有一种对历史必然性的错误假定：

“人类整体就以精神性的和内在的方式紧紧联结，以至于不同的时代自身

仅仅是唯一精神的不同变化和不同形态。所以，一个时代就必然地承负和

支撑另一个时代。”
73
他无法理解所谓历史的必然性——也包括希腊语对后

世语言必然的源泉地位——不过只是一种面向传统的时代解释效果而已。

如果不始终保持对传统的反思，并将传统理解为效果叠加的表现，反而认

为后世只是前面世代的变形，力图从前世最完美者去规范后世较不完美

者，那么这就是将“效果”仅仅放在了事情之后，而不是事情之前，不是

放在了前见之中。它也就放弃了对所谓最完美者（它不过也是一个前见）

进行反思的真正彻底批判性任务。在这个意义上，阿斯特所言的批判，其

实只是根据预设的古代标准进行的单方面的现代批判罢了。这一点在《语

法、诠释学及批判的基础》第 95 节似乎表露无疑：“批判，包括较高的和

较低的批判，都预设了理解和正确的解释，以及所有那些对诠释学来说必

需的东西，即在古代的所有表现形式和所有的构造分支中，对古代的语

法性、历史性和哲学性认识。”
74
伽达默尔无疑会说，这里所谓“正确的解

释”——它指向作者原意——并不包含对历史始终超越了任何解释的基

本洞见，而正是这种洞见才打开了诠释始终在进行的空间。否则诠释就应

该停留在它抵达正确的解释之处，如同自然科学应该停留在物质性的真理

被描述出来的那一刻一样。依据一种人类整体生活的还原论模式来理解精

72  Ast, 1805, 49.

73  Ebd., 4-5.

74  Ast, 1808, 216.



· · 155 ··· · 155 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

神，这是对有限人类的自由思维和实践的基本生活境遇的实际贬低：人拥

有其独特的存在论地位，不仅是因为他们拥有辉煌的古代典范，而且还因

为在并不完善的生活中，他们至今仍始终自由发问，创造和彼此交流——

虽然这并不意味着，他们能做的和做了的，比之前根本上要更好或更糟。

六、作为诠释学运用的“教化”：为阿斯特辩护六、作为诠释学运用的“教化”：为阿斯特辩护

这就是伽达默尔对阿斯特诠释学关键性的批评。理解这一批评，就

理解了精神科学对自然科学而言的真正奠基地位，也理解了语言的重要

性并不基于语法的结构优先性，而是由于倾听语境的生存论优先性。只

要自然科学有赖于在科学传统中的思考，交流与创造，只要语法效果有

赖于语境诠释，那么依据有机生物学模式去构建语法优先性的阿斯特语

文诠释学就始终要被质疑。相比萨义德和福柯的批评，伽达默尔的批评

并不侧重语文学权力的不适当，而是突出了诠释学运用的不适当。也正

因为此，如果仍有可能对这种批评提出一定程度的内在抗辩，那就必须

为阿斯特诠释学寻求某种运用的合理性。对我而言，这可以在阿斯特的

教育学实践以及相关的“教化”观念中被寻得。

在《真理与方法》“古典型的例证”的小节中，伽达默尔指出，德国

古典主义时代以来，在教育学中特别发达的古典型意义包含规范性和过

去性两个方面。但由于在其后的发展中，过去的规范被认为与当下不同，

所以古典所具有的规范性日益受到质疑。“古典型概念现在只表示一种历

史时期，一种历史发展的阶段，而不表示任何超历史的价值。但是，古

典型概念里的规范要素事实上从未完全消失。一直到今天它仍是德国中

等人文科学教育观念的基础。”
75
就典范的过去性而言，古典学在德国教育

中占据的地位会引发类似萨义德的批评不足为奇，这是因为这种过去的

典范完全可能是由过去的权力意志及操纵技术所塑造和统治的，而在今

天它的规范效力当然可以受到挑战和质疑。

伽达默尔不会简单否定这一点，但他仍肯定在教育中突出古典的规范

性，这又是因为，“其实，古典型乃是对某种持续存在东西的意识，对某种

75  Ebd., 367-368.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 156 ··· · 156 ··

不能被丧失且独立于一切时间条件的意义的意识，正是在这种意义上我们

称某物为‘古典型的’——即一种无时间性的当下存在，这种当下存在对

于每一个当代都意味着同时性。”
76
正是这种在视域融合中不断改变自身又

传承自身的同时性，将古典从传承的方面凸显出来，又在改变的方面交托

给我们。任何面向历史的提问与应答都在形塑我们对于一切事物的理解方

式，并且这种形塑作用同时既令我们让历史有意义地呈现出来，也令我们

从历史中领会到我们自身存在的意义。伽达默尔在别处说，这种特别的形

塑作用就是教化。它在 18 世纪以最伟大的方式被提出，并在 19 世纪获得

了充分发展，成为从那个时代至今精神科学赖以存在的要素。

形塑就是指通过变异令自身得以提升，因此谢林和黑格尔都曾在论

及教育时把古典语言的学习与教化进程中特别需要的异化作用（理解他

者，以在更高意义上回归自身）联系起来，让原来显得异己的古典语言

成为精神自身进展的内部持续动力。这同样也是阿斯特的目标：“因为教

化的结果并不是在技术构造的方式里完成的，而是从塑形和教化的内在

过程中产生的，因此教化的结果总是处于经常不断的继续和进一步教化

之中。”
77
在这里始终存在着如下可能性和要求：要不断基于自身有限理

解，努力去进入支撑着此理解的历史，以及进入与关于此历史的诸多其

他视域的对话关系，并由此深化自身理解——它也就是诠释学的合理应

用。在这一点上，阿斯特的教化观念与伽达默尔显然是契合的。

令人感到惊讶和惋惜的是，尽管伽达默尔充分重视教化，也对如黑

格尔的教化概念做了考察，但他却完全没有提到过同时期阿斯特的教化

思想。然而正如之前简短的生平介绍所说，阿斯特的绝大部分工作都有

意识地围绕着教化展开，甚至他的诸多著作和他所获得的影响，也是在

具体的教育工作进程中产生的。阿斯特对此的重视特别体现在《论古代

的精神以及它对我们时代而言意义何在》的大量论述中。

76  Ebd., 379.

77  Ebd., 13.



· · 157 ··· · 157 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

在其中，首先需要明确的是，教化就是精神在不同时代以不同表现方

式进行内在的生命塑形，而人类的精神史就是人类的教化史，因为除了生

命在不同形态中的连续内在塑形之外，人类精神史并不能有别的含义。

其次，对教化之变形和恒定的历史的认识，同时也为启动时代反思

提供动力：“有了对人类历史和人类教化的普遍看法，我们就能丢开对自

己时代之精神的固定看法，而去认识到，我们的教化表现了什么特征，

它基于什么支柱，以及指向何方。”
78

这两点缺一不可地支撑着这篇文章的标题（“古代精神和时代意

义”）。在此基础上我们很容易发现，阿斯特启动反思并寻求以古代为标

准的研究方向，绝不仅仅是因为完美希腊的吸引力，更是因为阿斯特自

身生活时代的核心问题，即在那时的公共生活中缺乏精神一贯性，人们

只是各自为政的问题。换言之，首先是时代的公共生活的普遍性基础缺

乏的问题，而不是如何推崇希腊古典曾拥有过的荣光的问题，推动了阿

斯特进行语文诠释学研究。一方面，这个问题显然也是同时代人如歌德

席勒等也有的问题，他们为此提供了不同的答案，另一方面，阿斯特在

其问题筹划中有其独到之处，即自由的特殊表达，以及这些表达的相互

融合，都是在语言中才可能的，因此必须借助语言来了解自由人的分殊

及联合，而教化工作因此也必然特别关注语言。只有这才是语文学研究

和教学的真正科学精神所系，它们绝非仅是在满足琐碎无聊的搜集癖。

在此意义上，阿斯特从来就是在视域融合的进程中，带着自己的前见来

进行典范诠释的，并且在推崇典范和原意时，他自己完全意识到了运用

这些典范的前提就在于对自身时代的反思。即使表面上他似乎主张，古

代典范自明地就是典范，但实际上他仍深刻认可伽达默尔所言诠释学的

“同时性”，并如后者一样突出了教化对此的关键作用。

教化的这种关键作用并不是说，我们在碰到问题之后可以首先搜寻

一下现有资源库中有无前人的解决方案，然后通过学习和运用这些方案，

这些问题也就可以或多或少地获得解决。假如持这样的教化 -学习理

78  Ast, 1805, 9.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 158 ··· · 158 ··

解，那就只能得到一种工具化的而非完美的希腊形象。教化能产生其精

神效果，首先当然始于我们自己的问题意识和自由探索并寻求定向的努

力，但其第二步并不直接就是解决问题，而是将自身真正置于一种陌生

的处境之中，以确证这种问题并不只是已有答案的缺乏或已有问题的翻

版，而是创造性地面对着知识新方向。陌生化（异化）——或者如伽达

默尔所说的，带着其它视域的问答——是自由教化的题中之义。没有它，

我们就会被锁闭在当下语境之内。阿斯特显然也非常清楚这一点，所以

才会说：“通过研究那遥立于我们之外，借由宗教、伦理和特征而偏安一

处的古代，我们就在一种陌生的美和真理中适应了自己的精神，并且给

这个精神以灵活性和感受性，它们对于真正的教化来说是必要的。因为，

人类教化的本质就是，我们从自己私己性的有限圈子中走出来，并学会

生活于对陌生世界的直观和认识之中。”
79
联系到之前的公共性问题，这种

自觉将自身置入陌生语境的努力，同时也就是对公共生活普遍性基础问

题的初步回答，因为在这里私己圈子的界限已然被打破。

然而这还不够。如果在这样的陌生处境中没有任何一种力量——海

德格尔将之称为语言的护送和馈赠——能够帮助提问者理解，可能有着

怎样的具体经验，它们曾形塑了公共生活，并为问题的解决提供过方向，

那么那些提问者就会立即陷入茫然无措。尽管阿斯特的确把这些方向过

于迅速和自然地锚定在了希腊上，但他的意图仍然还是强调，在陌生处

境中必定要有某种保障性的指引，否则教化就不可深入，而提问者本己

也会有迷失之险，遑论将这些新处境转为属己的处境从而自我提升了。

正因如此，他在上文后继续写道：“而真正的人性也就必须基于这一点：

它将离自己尚还遥远的一切美与善加以掌握，并将其转化为自己的本质。

除了那古典性的古代，那出于一个陌生世界、用一门陌生语言向我们进

行诉说的地方之外，就不再有能够赋予这种柔和的灵活性和感受性的东

西，没有能够将我们从本时代精神的片面性和主观性中解放出来的东西。

就算我们在自己的教化中想到的只是这一点：学会了适应一种对陌生模

79  Ebd., 21-22.



· · 159 ··· · 159 ··

余玥，龙腾	 悬荡于自然科学和精神科学之间？——阿斯特诠释学思想述评

范的直观，以便为自己的精神赋予那种对真正的教化来说必不可缺的多

样性和感受性，我们也仍然能同样有理地推介那种对遥立于我们之外的

文献的研究。不过，我们用以练习自己感受性的东西，不能是对我们教

化的自居和自傲，而必须是一个陌生的模范，且该典范必须同时是古典

性的，这意味着它表现的是真正的人类教化典范。”
80

典范给予我们解放之可能和自我教化之方向保障，并且正因为此种

保障，典范才可以在迄今为止的教育实践中仍被视为具有规范作用的。这

种规范作用不仅是指我们应该学习古人的文本，追思古人的精神，更是指

我们应在自由追问中感受到多样性和自身的不足，并且同时察觉对那些可

能为我们提供指引的东西，追寻这些线索进行理解，并由此将自身形塑

为（席勒也重视的）有教养者，也就是能够识别出指引性理想的现实作

用，并通过与他人一起的自由思索和实践，将这些早已存在的理想以新的

方式现实地贯注在他的时代中的人。教化的目标无非就是如此：“我们的

教化中的这种有限性和特性是必然地同我们时代的自我认知相连，且这种

教化一旦通过哲学抵达了自己形态的最高点，就会从自身之中再一次走出

来，去将内在的、私己的生活转变为一个更高的、普遍的和公共的生活。

凭此，我们的这个时代就是通往一个更高人类教化的预备时期，在这个更

高的教化阶段，内在的东西（即认知）会再次变成德行和美。也就是说，

人类会再次转回他由以出发之处，不过是在一种更高的澄明中让古代变得

年轻。”
81
这种教化理解当然可以被伽达默尔批评为预设了某种历史目的论，

但仅就它的实际运用绝不抗拒前见和视域融合而言，我们不可以将阿斯特

的这些说法轻易地丢到过时的“早期”诠释学素材库里了事，而是需要重

新审视它的当代诠释学意义。此外，如果伽达默尔的诠释学可被视为对抗

福柯主体权力批判的一条道路的话，那么阿斯特或也会因为上述与伽达默

尔的亲密之处，获得某些挣脱福柯式批评的力量。

我希望以上的论述起码有助于指出，在伽达默尔诠释学著作中关于

阿斯特的那些简短介绍和批判中，包含着大量有待深入的问题和值得商

80  Ebd., 22-23.

81  Ebd., 14-15.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 160 ··· · 160 ··

榷之处。而即使持对伽达默尔相当同情的态度，它们也是不应被回避的。

遗憾的是，受伽达默尔看法影响的学界常识却恰恰回避了它们。此类常

识甚至也不关注与此相关的那些重大而复杂的争论，而那也正是本文试

图展示给读者的。在这个意义上，学界常识不仅没有体现诠释学的基本

态度，而且在语文学作为尼采所说的“慢慢阅读”的艺术的意义上，也

缺乏语文学的基本精神。所以，对阿斯特作品的翻译和研究还应该继续

进行下去。

本文主要线索集中在诠释学相关问题上。然而必须指出，这并不是

阿斯特的这些著作能够引发兴趣的全部范围。比如在文中被频繁提及的

语言与历史的关系问题，就可以在更大空间中被专题处理。它关系到阿

斯特究竟从谢林那里学到了什么，也关系到他与黑格尔同期的思想有何

异同等等远为复杂但远未展开的研究工作。就后一点来说，本文强烈主

张，今后的阿斯特研究，必须将阿斯特的思想与他的时代的那些伟大哲

学思想置入一个更大的星丛。就此而言，阿斯特出版的《哲学史概要》

也许可以提供不少思想资源。该作品主要包括两个部分：其一是全书的

导论部分，在那里，阿斯特运用其诠释学精神为他的哲学史研究开辟了

道路。其二是书中阿斯特专论他的时代的哲学家的部分，主要论及康德，

费希特与谢林，但也少量涉及黑格尔。在其中，我们可以看出阿斯特自

己对这个伟大哲学星丛的描绘，然而本文已经没有空间对此展开详述，

只能止于这个简单的指示。阿斯特哲学在时代论争语境中涉及的论题还

有很多，比如语言与美学的关系问题，精神概念在德国哲学中的使用问

题，古典语文学与实践生活的关系问题等等。在本文的末尾提醒存在着

这些乃至更多的问题，也是在提醒诠释工作的开放性。只有在这种开放

性中，无论本文还是阿斯特的著作才有可能值得再次被阅读。

余玥，四川大学哲学系教授

龙腾，柏林洪堡大学哲学系博士研究生



·· 161 ··

Jiang Zhe

From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” (经学诠释学 ):
A Genealogical Construction of Quan ( 诠 ) with Λόγος and 

Auslegen Across Multiple Interlingual Boundaries1

Abstract: The German term “Hermeneutik” and the English term 

“hermeneutics” have undergone various translations in Chinese due to the 

diverse cross-cultural intertextual contexts. No single translation can become a 

dominant “center” that overrides or marginalizes the others. One such translation, 

“chanshi xue” ( 阐释学 ), is commonly used in Chinese literary criticism and literary 

hermeneutics but should not be forcibly interpreted as the dominant term by imposing 

a rigid conceptual hierarchy on related Chinese concepts. Even in the Western 

cultural context, clarifying the etymology of “Hermeneutik / hermeneutics” and 

its relation with “Ἑρμῆς” (Hermes) remains a complex task. However, when 

examining Chinese and Western hermeneutical concepts, the meaning dispersion 

of Chinese characters and Indo-European words allows the possibility of 

meaning connection and genealogical construction across multiple interlingual 

boundaries. It is precisely through the mutual reference and reflexive reference 

that the successive explaining chain—“quan ( 诠 ), [means] ju ( 具 )” and “ju 

( 具 ), [means] gongzhi ( 共置 )”—can become a functional and non-substantial 

pivot for mutually interpreting “quan” ( 诠 ), “λόγος,” and “auslegen” (with the 

aid of Heidegger’s phenomenological interpretation). Within this reciprocating 

framework, “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经 学 诠 释 学 ), which combines 

Jing Xue ( 经 学 ) with hermeneutics, will be a study of “collection of Ancients 

1 The Chinese version of this article was published in Fudan Journal (Social Sciences Edition), No.2, 2023. Many 

thanks to Dr. Wang Yuefan ( 王越凡 , lecturer at the Department of East Asian Languages and Cultures at University 

of Illinois Urbana-Champaign) for her careful proofreading and valuable revisions on my article.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 162 ···· 162 ··

and Moderns” and “selection of Chinese and Western.” It not only provides an 

alternative path for the modern transformation of traditional Jing Xue but also 

establishes a productive discursive tópos for dialogue between Chinese classical 

and Western scholarship.

Zusammenfassung: Der deutsche Ausdruck „Hermeneutik“ und der 

englische Ausdruck „hermeneutics“ sind im Chinesischen aufgrund der 

vielfältigen interkulturellen Intertextualitäten in unterschiedlichen Weisen 

übersetzt worden. Keine dieser Übersetzungen kann zu einem dominierenden 

„Zentrum“ werden, das andere Varianten überlagert oder marginalisiert. 

Eine solche Übersetzung, „chanshi xue“ ( 阐 释 学 ), wird in der chinesischen 

Literaturkritik und der literarischen Hermeneutik häufig verwendet, sollte jedoch 

nicht durch die Errichtung einer starren begrifflichen Hierarchie gegenüber 

anderen chinesischen Bezeichnungen als dominanter Terminus behauptet 

werden. Selbst im westlichen kulturellen Kontext bleibt die Klärung der 

Etymologie von „Hermeneutik/hermeneutics“ und ihrer Beziehung zu „Ἑρμῆς“ 

(Hermes) eine komplexe Aufgabe. Bei der Untersuchung chinesischer und 

westlicher hermeneutischer Begriffe eröffnet jedoch die Bedeutungsstreuung 

sowohl der chinesischen Schriftzeichen als auch der indogermanischen 

Wörter die Möglichkeit von Bedeutungsverknüpfungen und genealogischen 

Konstruktionen über mehrere interlinguale Grenzen hinweg. Gerade durch 

diese wechselseitigen und reflexiven Bezugnahmen kann die sukzessive 

Erklärungskette – „quan ( 诠 ) bedeutet ju ( 具 )“ und „ju ( 具 ) bedeutet gongzhi 

( 共 置 )“ – zu einem funktionalen, nicht-substanziellen Drehpunkt werden, der 

eine gegenseitige Auslegung von „quan“ ( 诠 ), „λόγος“ und „auslegen“ (unter 

Rückgriff auf Heideggers phänomenologische Interpretation) ermöglicht. In 

diesem zirkulären Bezugsrahmen kann die „Hermeneutik der Jing Xue“ ( 经 学

诠释学 ), welche die Jing Xue ( 经学 ) mit der Hermeneutik verbindet, zu einer 

Forschung über eine „Sammlung der Alten und Modernen“ sowie über eine 

„Auswahl des Chinesischen und des Westlichen“ werden. Sie eröffnet nicht nur 



·· 163 ···· 163 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

einen alternativen Weg für die moderne Transformation der traditionellen Jing 

Xue, sondern etabliert zugleich einen produktiven diskursiven tópos für den 

Dialog zwischen der chinesischen klassischen und der westlichen Gelehrsamkeit.

摘要：由于跨文化互文的不同处境，“Hermeneutik”这一德文术语在

进入中文语境时必然延异为多种译名，其中任何一种都没有占据“中心” 

以统摄其他译名的“权力”。“阐释学”这一为文艺理论界及文学阐释学

所青睐的中文译名，亦不应被强制阐释并形塑于概念等级之巅。其实，

在西文语境中“Hermeneutik”的词源及其与“赫尔墨斯”的关系亦是复

杂难辨，其中的诠释学建构更需在语际间的翻译转码中给予解构性透视。

然而，在中西诠释学概念的互视中，字义或词义于自身语言网络中的散

布状态，却为其在本不可通约的多重语际间创造了意义勾连与谱系建构

的可能。因此，“诠，具也”“具，共置也”这一递训之链，必须在语际

间的相互指涉与反身指涉中，方可成为“诠”与“λόγος”和“auslegen” 

融通互释的功能性而非实体性的枢纽。进而，中国古代经学与西方现代

诠释学的合会共置，也使得“经学诠释学”成为“言具古今、择鉴中西” 

之学，其不仅为传统经学之现代学术转型开辟了可供择选的路径 , 也为

中国古典学术与西方学术营构了生产性的话语空间。

Key words: quan (诠); λόγος; auslegen; Hermeneutics of Jing Xue

In the course of cross-cultural transmission, the German term 

“Hermeneutik” and the English term “hermeneutics” have been 

translated into various Chinese equivalents across different contexts of reception. 

These translated terms mainly include quanshi xue ( 诠释学 ),chanshi xue ( 阐

释学 ), jieshi xue ( 解释学 ), and shiyi xue ( 释义学 ). As target language concepts, 

however, none of these translations has the right to claim the position of origin 

(Ursprung), center, or ultimate. As for the Chinese concepts, such as quan 

( 诠 ), chan ( 阐 ), jie ( 解 ), shi ( 释 ), and others, there is even less justification 

for configuring a closed hierarchy that enforces the dominance of one over the 

others. It is worth noting that even within its European linguistic genealogy, the 



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 164 ···· 164 ··

etymology or origin of “Hermeneutik/hermeneutics” remains ambiguous. As a 

result, we can only discern vague traces of its source (Herkunft) or emergence 

(Entstehung) in surviving textual materials.2

1. The Obscure Etymology of Hermeneutics

For many Chinese scholars, the relation between “hermeneutics” and “Ἑρμῆς” 

(Hermes) is often taken to be self-evident, or is considered sufficiently proven 

simply by citing a well-known passage from Hans-Georg Gadamer. It begins as 

follows:

Hermeneutics is the art [Kunst] of ἑρμηνεύειν, i.e., of proclamation, oral 

interpretation, explanation and interpretation. “Hermes” was the name of the 

messenger of the gods, who conveyed the messages of the gods to mortals. His 

proclamation is evidently not a mere communication but an explanation of divine 

commands, and indeed, it is in such a way that he translates them into mortal 

language and makes them intelligible. The achievement of hermeneutics is 

always to transfer an interrelation of sense from another “world” into one’s own.3

This passage is from Gadamer’s entry on Hermeneutik in the Historical 

Dictionary of Philosophy (Historisches Wörterbuch der Philosophie, 1974). The 

earliest Chinese version of this entry, titled “Jieshi Xue” ( 解释学 ), was published 

in Zhe Xue Yi Cong ( 哲学译丛 , Translations in Philosophy), No.3, 1986. The translator 

is Hong Handing ( 洪汉鼎 ), a specialist in Western hermeneutics and prominent 

scholar of Hans-Georg Gadamer’s thought. As a result of his translation, the 

idea that Hermes is the etymological root of hermeneutics has become widely 

accepted—if not taken for granted—within Chinese academic discourse.

2  For the German concepts “Ursprung,” “ Herkunft,” and “Entstehung,” see Michel Foucault, “Nietzsche, la 
généalogie, l’histoire,” in Suzanne Bachelard, et al, Hommage à Jean Hyppolite, Paris: Presses Universitaires de 
France, 1971, pp.145-172.

3  Hans-Georg Gadamer, „Hermeneutik,“ in Joachim Ritter, Karlfried Gründer und Gottfried Gabriel, Hrsg., 
Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd.3, Basel: Schwabe Verlag, 1974, S.1062.



·· 165 ···· 165 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

However, Gadamer was well aware of the controversy over the etymology of 

hermeneutics in Western academia, although he found it unintelligible that some 

scholars denied the etymological relation between Hermes and hermeneutics. In 

his article “Logic or Rhetoric?—On the Early History of Hermeneutics Again” 

(„Logik oder Rhetorik?—Nochmals zur Frühgeschichte der Hermeneutik“), 

Gadamer argues that even if the derivation of hermeneutics from Hermes has 

been revealed as a “fiction” by modern linguistics, this does not negatively affect 

the fact that Augustin and the entire “tradition” understood this term.4 He explains 

that “the testimony of tradition weighs heavily—not as a linguistic argument, of 

course, but as a valid indication of how far and how universally the hermeneutical 

phenomena must be seen and have been seen: as ‘a nuncio to all thoughts [Nuntius 

für alles Gedachte].’”5 Similarly, in his famous book Truth and Method (Wahrheit 

und Methode), Gadamer emphasizes that “tradition” is the crucial “prejudice” 

(Vorurteil) that institutes the condition of understanding and is “valid without 

justification.”6

According to Gadamer’s view of “tradition,” “Hermes” must be a metaphor 

for the universal mediating nature of hermeneutics. Moreover, for the “spiritual 

sciences” (Geisteswissenschaften), the etymological reference to “Hermes”—

we understood as oriented toward knowledge and empirical verification—

can only belong to “a subordinate level” (eine untergeordnete Schicht).7 Still, 

it is undeniable that Gadamer’s direct linkage of hermeneutics and Hermes in 

4  Hans-Georg Gadamer, „Logik oder Rhetorik? — Nochmals zur Frühgeschichte der Hermeneutik“, in Hermeneutik 
II: Wahrheit und Methode, Hans-Georg Gadamer Gesammelte Werke, Bd.2, Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 
1993, SS.294-295.

5  Hans-Georg Gadamer, „Logik oder Rhetorik? — Nochmals zur Frühgeschichte der Hermeneutik“, in Hermeneutik 
II: Wahrheit und Methode, Hans-Georg Gadamer Gesammelte Werke, Bd.2, Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 
1993, S.295.

6  Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, Hans-Georg Gadamer Gesammelte Werke, Bd.1, 
Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1990, S.285.

7  Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik I: Wahrheit und Methode, Hans-Georg Gadamer Gesammelte Werke, Bd.1, 
Tübingen: J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1990, S.288.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 166 ···· 166 ··

his entry not only leads to a leap in the meaning connection but also introduces 

interpretive ambiguity for many Chinese readers regarding the etymological 

relationship between the two terms.

Differently from his student Gadamer, Martin Heidegger categorically 

states in his lecture notes Ontology: Hermeneutics of Facticity (Ontologie 

[Hermeneutik der Faktizität]), often considered a precursor to Being and Time 

(Sein und Zeit): “The word ἑρμηνευτική [of or for interpreting] (ἐπιστήμη 

[science], τέχνη [art]) is a form from ἑρμηνεύειν [to interpret], ἑρμηνεία 

[interpretation], ἑρμηνεύς [interpreter]. Its etymology is obscure.”8 In the original 

German footnote, Heidegger references the Belgian linguist Émile Boisacq’s 

Etymological Dictionary of Greek (Dictionnaire étymologique de la langue 

grecque), which indicates that the etymology of “ἑρμηνεύς” is obscure.9 Even 

in the two etymological dictionaries of Greek—one edited by Swedish linguist 

Hjalmar Frisk, the other by French linguist Pierre Chantraine—published 

during Heidegger’s later years, the definite etymology of “ἑρμηνεύς” remains 

undetermined. They merely confirm that “ἑρμηνεύω” (to interpret) is a verb 

derivative from the noun “ἑρμηνεύς.”10

In the latter dictionary of the above two, the editor Pierre Chantraine refers 

to E. Bosshardt’s dissertation Nouns Ending in -εύς (Nomina auf -εύς). He notes 

that Bosshardt “has been tempted by the resemblance to ἑρμηνεύς, etc., and thinks 

that Hermes would be the ‘intermediary between gods and men, the interpreter’ 

(?).”11 In fact, well before Bosshardt, the German classical philologist August 

Boeckh stated in Encyclopedia and Methodology of Philology (Encyklopädie und 

8  Martin Heidegger, Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd.63, Frankfurt am 
Main: Vittorio Klostermann, 1988, S.9.

9  Émile Boisacq, Dictionnaire étymologique de la langue grecque, Heidelberg: Carl Winter, 1916, p.282.

10  Hjalmar Frisk, Hrsg., Griechisches etymologisches Wörterbuch, Bd.1, Heidelberg: Carl Winter Universitätsverlag, 
1960, S.563; Pierre Chantraine, dir., Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire des mots, Tome II, 
Paris: Éditions Klincksieck, 1970, p.373.

11  Pierre Chantraine, dir., Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire des mots, Tome II, Paris: 
Éditions Klincksieck, 1970, p.374.



·· 167 ···· 167 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

Methodologie der philologischen Wissenschaften): “The name of hermeneutics 

comes from ἑρμηνεία. This word is evidently connected with the name of the 

god Ἑρμῆς (Ἑρμέας); but cannot be deduced from this, but both have the same 

root.”12

Despite the etymological obscurity, Heidegger is not immune to the allure 

of this resemblance. He acknowledges a connection between “ἑρμηνευτική” and 

the messenger of the gods “Hermes,” and further suggests: “Some evidence can 

delimit the original meaning [die ursprüngliche Bedeutung] of this word and at the 

same time make the way of its meaning change understandable.”13 In the case of 

the obscure origin (Ursprung) of “ἑρμηνευτική” and its cognate words, however, 

it is not so much to delimit its original meaning as only to find a source (Herkunft) 

for it in the history of Western thoughts and culture. Moreover, this source is not 

as elevated as one might assume, because Heidegger first anchors it in the Ion 

( 534e; 535a), in which Plato says in the words of Socrates: “οἱ δὲ ποιηταὶ οὐδὲν 

ἀλλ᾽ ἢ ἑρμηνῆς εἰσιν τῶν θεῶν (the poets are but the ‘spokespersons’ [Sprecher] 

of the gods). Thus the following applies to the rhapsodes who for their part recite 

the poets: οὐκοῦν ἑρμηνέων ἑρμηνῆς γίγνεσθε; do you not accordingly become 

the spokespersons of the spokespersons [die Sprecher der Sprecher]?”14

In this context, I translate “ἑρμηνῆς” and “ἑρμηνέων” as “spokespersons” 

rather than “interpreters,” in light of Plato’s ambiguous stance in the Ion and his 

looming reversal of “tradition.” In the “Introduction” to her book Plato on Poetry, 

Penelope Murray argues:

By using the language of divine possession he [Plato] maintains a link with the 

traditional concept of poetic inspiration, but turns that concept upside down. In the 

12  August Boeckh, Encyklopädie und Methodologie der philologischen Wissenschaften, Leipzig: Teubner, 1877, 
SS.79-80.

13  Martin Heidegger, Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd.63, Frankfurt 
am Main: Vittorio Klostermann, 1988, S.9.

14  Martin Heidegger, Ontologie (Hermeneutik der Faktizität), Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd.63, Frankfurt 
am Main: Vittorio Klostermann, 1988, S.9.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 168 ···· 168 ··

early Greek poets, the divine origin of poetry is used to guarantee its truth and quality, 

and there is still an implication of that sort in S. [Socrates]’s words here, especially at 

534d. Despite its eulogistic tone, however, the central speech of the Ion undermines 

the authority traditionally accorded to poets by depriving them of techne.15

Therefore, according to the original meaning delimited in the Ion, both poets 

and rhapsodes are portrayed merely as spokespersons, possessing no techne (art) 

of their own.

Such a spokesperson, without any techne, is naturally unfit to assume 

the weighty role of “the messenger of the message” (der Botengänger der 

Botschaft).16 This expression, “the messenger of the message,” is in the dialogue 

between Heidegger and Japanese scholar Tezuka Tomio. It is in this very dialogue 

that Heidegger admits to being familiar with “hermeneutics” through theological 

study. He further clarifies his use of this term and quotes the same passage in the 

Ion mentioned above:

The expression “hermeneutic” derives from the Greek verb ἑρμηνεύειν. 

That verb is related to the noun ἑρμηνεύς, which one can bring together with the 

name of the god Ἑρμῆς by a play of thinking that is more binding [verbindlicher] 

than the rigor of science. Hermes is the messenger of the gods. He brings the 

message [Botschaft] of destiny; ἑρμηνεύειν is that exposition [Darlegen] which 

brings tidings [Kunde] because it can listen to a message. Such exposition 

becomes an interpretation [Auslegen] of what has already been said by the poets 

who, according to Socrates in Plato’s dialogue Ion ( 534e) ἑρμηνῆς εἰσιν τῶν 

θεῶν, “are messengers of the gods” [Botschafter sind der Götter].17

15  Penelope Murray, “Introduction”, in Penelope Murray, ed., Plato on Poetry, Cambridge: Cambridge University 
Press, 1996, p.10.

16  Martin Heidegger, „Aus einem Gespräch von der Sprache (1953/54): Zwischen einem Japaner und einem 
Fragenden“, in Unterwegs zur Sprache, Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd.12, Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1985, S.128.

17  Martin Heidegger, „Aus einem Gespräch von der Sprache (1953/54): Zwischen einem Japaner und einem 
Fragenden“, in Unterwegs zur Sprache, Martin Heidegger Gesamtausgabe, Bd.12, Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1985, S.115.



·· 169 ···· 169 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

In Being and Time, Heidegger also explains what he means by “the rigor of 

science”:

Because understanding, in accordance with its existential meaning, 

is Dasein’s own potentiality-for-Being [Seinkönnen], the ontological 

presuppositions of historiological knowledge transcend in principle the idea of 

rigour held in the most exact sciences. Mathematics is not more rigorous than 

historiology, but only narrower, because the existential foundations relevant for it 

lie within a narrower range.18

For Heidegger, the reason why historiology can transcend the rigor of 

mathematics is that the former, as a “thing ready-to-hand” (Zuhandene), is 

more primordial than the latter, which appears as a “thing present-at-hand” 

(Vorhandene). 19 Gadamer also implicitly adopted his teacher’s idea when he 

considered “tradition” as “a valid prejudice without justification” to transcend the 

exact proof of linguistics.

However, in an absolute sense, everything present-at-hand is also the thing 

ready-to-hand—as Heidegger puts it, the former is merely narrower than the 

latter in terms of “the existential foundations relevant for it.” Hence, “the rigor of 

science” has its irreplaceable function, such as acknowledging the obscurity or 

diversity of origin and its incommensurable differences. Therefore, according to 

the standards of “the rigor of science,” even the etymology and origin of “Hermes” 

remain undetermined. In Hermeneutics: Method and Methodology, Thomas M. 

Seebohm points out: “Hermes is the messenger of the gods, and thus he is the 

hermeneus of the gods. This etymology—like many others—rests on a mistake. 

The linguistic root for the name of the god is herme, the name for pyramids 

of stones belonging to an archaic cult.” 20 In fact, in the Dictionary of Greek 

18  Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson, Oxford: Blackwell Publishers 
Ltd, 2013, p.195. [GA.2, SS.203-204.]

19  Cf. Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson, Oxford: Blackwell 
Publishers Ltd, 2013, pp.121-122. [GA.2, SS.117-118.]

20  Thomas M. Seebohm, Hermeneutics: Method and Methodology, Boston: Kluwer Academic Publishers, 2004, p.11.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 170 ···· 170 ··

Etymology (Dictionnaire étymologique de la langue grecque), Chantraine traces 

the name “Hermes” back to the “pillar” or the “pile of stones.” It, however, does 

not resolve the etymological problem of “Hermes.” Chantraine notes: “However, 

the existence of the pillar surmounted by the head of the god is much later than 

the name of the god. This analysis does not exclude an Aegean origin of the word, 

since ἕρμα, whatever its appearance is, is also devoid of etymology.”21

More importantly, as a god, “Hermes” is not just “the messenger of the 

gods.” He is also, at least, known as the “giver of good luck;” “god of all secret 

dealings, cunning, and stratagem;” “conductor of defunct spirits;” and “tutelary 

god of all arts, of traffic, markets, roads, and of heralds.” Besides, “[h]is bust, 

mounted on a four-cornered pillar, was used to mark boundaries.”22 Even so, when 

connecting “hermeneutics” with “Hermes,” Boeckh appears to relax the scientific 

rigor of philological or etymological analysis. He thus emphasizes disregarding 

the original significance (Urbedeutung) of “Hermes,” who “probably belongs 

to the chthonic gods.”23 Likewise, Heidegger’s more binding play cannot let us 

harken to the overtone of “ἑρμηνῆς εἰσιν τῶν θεῶν” in the Ion because his initial 

thinking has already pre-emptively downplayed the hybridity and polysemy of 

“Hermes” in terms of its origin and etymology. As a result, Heidegger is unable 

to shelter (bergen) its various signifieds dispersive in the form of stars (étoilé)24 

gathered under the single signifier “Hermes.”

Moreover, when Heidegger further articulated the connection between 

their signifieds of “Hermes” and “ἑρμηνεύειν,” his play of thinking, in fact, 

irretrievably fell into the play of signifiers. On the one hand, in ancient Greek 

itself, Heidegger could not help being tempted by the similarity of “Ἑρμῆς” 

21  Pierre Chantraine, dir., Dictionnaire étymologique de la langue grecque: Histoire des mots, Tome II, Paris: 
Éditions Klincksieck, 1970, p.374.

22  Cf. Henry George Liddell and Robert Scott, comps., An Intermediate Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon 
Press, 1996, p.315.

23  August Boeckh, Encyklopädie und Methodologie der philologischen Wissenschaften, Leipzig: Teubner, 1877, S.80.

24  For the French word “étoilé” borrowed from Roland Barthes, see his book S/Z, Paris: Éditions du Seuil, 1970, p.20.



·· 171 ···· 171 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

and “ἑρμηνεύειν” to resort to the methods of “explaining a character/word 

solely by its written form” ( 望 文 生 训 , wang wen sheng xun) and “deriving 

meaning from sound” ( 因声求义 , yin sheng qiu yi); on the other hand, in the 

interlingual transcoding between ancient Greek and modern German, only 

if Heidegger translated “ἑρμηνῆς” as “Botschafter” (messengers), he could 

naturally metamorphose the poet into the messenger of gods in order to more 

bindingly link poet, messenger, interpreter, and Hermes together. However, in 

the previously cited Ontology: Hermeneutics of Facticity, “ἑρμηνῆς” from the 

same passage in the Ion is translated by Heidegger as “Sprecher” (spokespersons) 

rather than “Botschafter” (messengers). Besides “spokesperson,” “Sprecher” 

in German also carries a broad semantic range, including speaker, newsreader, 

narrator, interpreter. Therefore, Heidegger’s play of thinking cannot ultimately 

establish semantic identity because there is no way for Dasein, being in the world 

of signs, to exhaust the intertextual abyss, not to mention that this intertextuality 

still operates in the overlapping space of interlingual transcoding between ancient 

Greek and modern German.

2. The Controversial Chinese Translations of Hermeneutics

As mentioned above, within the Hellenic cultural and linguistic context, Plato 

reversed the traditional meanings of the term “ἑρμηνεύς” in his dialogue between 

“Socrates” and “Ion.” Similarly, between ancient Greek and modern German, 

the two cognate languages, Heidegger achieved a reversal of Plato’s reversal by 

quotation, translation, and interpretation. Specifically, Dasein, akin to Hermes 

or a poet, is cast as “the messenger of the message.” This raises an important 

question: what message is conveyed and interpreted by Dasein? For Heidegger, 

the message is none other than the “good news” (Frohe Botschaft) of Sein. Thus, 

while Heidegger’s reversal of Plato’s reversal adopts a stance oriented towards 

Pre-Socratic thoughts, it also subtly interweaves with Christian theology and the 

Hebrew culture from which it originated.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 172 ···· 172 ··

Furthermore, among the Chinese, German, and Greek, it seems to be also 

a kind of reversal of Heidegger’s reversal that we translate the Greek word 

“ἑρμηνῆς” in his quotation of the Ion as “daiyan ren” ( 代言人 , spokespersons) 

in Chinese. According to Heidegger’s intended meaning, “ἑρμηνῆς” should be 

translated as “interpreters,” but such a rendering contradicts the specific context 

and rhetorical expression of the Ion. Translation never effortlessly transforms 

every concept, especially in the multilingual relationship that spans both 

“Ancients and Moderns” and “Chinese and Western.” This is equally evident in 

the diverse Chinese translations of the term “hermeneutics.”

The first introduction of the German term Hermeneutik into mainland 

Chinese academia may date back to the 1960s. It occurred with the publication of a 

Chinese version of Oskar Becker’s book review in Zhe Xue Yi Cong, No. 9, 1963. 

The German title of this review is “Die Fragwürdigkeit der Transzendierung der 

ästhetischen Dimension der Kunst” (The Questionability of the Transcendence of 

Aesthetic Dimension of Art),25 which discusses the first part of Gadamer’s Truth 

and Method, i.e., the question of truth as it emerges in the experience of art. The 

Chinese version is an abridged translation by Shui Yangmu ( 水羊木 ), published 

just one year after the original version (1962) and three years after the first edition 

of Truth and Method ( 1960).26

However, if we attribute the first Chinese translation of Hermeneutik to 

“quanshi xue” ( 诠释学 ) and credit the first use of this Chinese term to this review, 

then its “emergence” in the Chinese context would appear somewhat coincidental. 

After all, Becker’s review primarily discusses the transcendence of the aesthetic 

dimension of art, with little relevance to Western hermeneutics as a discipline. But, 

25  Oskar Becker, „Die Fragwürdigkeit der Transzendierung der ästhetischen Dimension der Kunst“ (H.-G. Gadamer: 
Wahrheit und Methode. Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik. Tübingen 1960. J. C. B. Mohr. XI, 486 S. Im 
Hinblick auf den I. Teil: Freilegung der Wahrheitsfrage an der Erfahrung der Kunst.), Philosophische Rundschau, 
Jahrgang 10 (1962) / Heft 3-4, SS.225-238.

26  Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode: Grundzüge einer philosophischen Hermeneutik, Tübingen: Mohr, 
1960.



· · 173 ··· · 173 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

in Hong Handing’s view, the Chinese translation “quanshi xue” ( 诠释学 ) is the 

most appropriate term for the discipline of hermeneutics. In the “Postscript” to his 

Chinese translation of Truth and Method, Hong Handing explains:

The reason why modern and contemporary hermeneuticians adopted 

the ancient Greek word Hermeneutik as the name of this discipline is, I think, 

primarily to convey as much as possible the ancient ethos—especially the 

intellectual dispositions and thinking modes of the ancients. In ancient Chinese 

culture, a term that closely aligns with this concept is “quanshi” [ 诠 释 ]. As early 

as the Tang dynasty, “quanshi” [ 诠 释 ] was used to describe a form of learning 

focused on “detailed explanation and reasonable interpretation.” …… Hence, I prefer 

the Chinese term “quanshi xue” [ 诠释学 ], which is more elegant and profound than the 

other translations mentioned above.27

Additionally, Hong Handing also provides another reason for his adoption 

of “quanshi xue” ( 诠 释 学 ). He argues: “Precisely considering that ‘jieshi’ [ 解 释 ] 

implies the explanatory mode of natural sciences, I think that my choice of ‘quanshi xue’  

[ 诠释学 ] to translate Hermeneutik can more effectively highlight the opposition 

between the explanatory method of natural sciences and the interpretative 

method of human sciences, i.e., scientific theory vs. hermeneutics.” 28 This 

opposition should mainly derive from Wilhelm Dilthey, who points in his book 

Ideas on Descriptive and Analytical Psychology (Ideen über eine beschreibende 

und zergliedernde Psychologie) that “we explain [erklären] nature, while we 

understand [verstehen] spiritual life.”29

A fascinating phenomenon in cross-cultural translation is that native 

Chinese scholars engaged in the study of Western thought often consciously or 

27  洪汉鼎著：《译后记》，见于 [ 德 ] 伽达默尔著、洪汉鼎译：《真理与方法》，上海：上海译文出版社

1999 年版，第 959 页。

28  洪汉鼎著：《译后记》，见于 [ 德 ] 伽达默尔著、洪汉鼎译：《真理与方法》，上海：上海译文出版社

1999 年版，第 961 页。

29  Wilhelm Dilthey, Ideen über eine beschreibende und zergliedernde Psychologie, in Wilhelm Dilthey Gesammelte 
Schriften, Bd.5, Stuttgart: Teubner, 1964, S.144.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 174 ···· 174 ··

unconsciously redefine Chinese concepts based on the distinctions present in 

the source language. In fact, the Chinese concepts “jieshi” ( 解 释 ) and “lijie” 

( 理 解 ) do not fully encompass Dilthey’s distinction between “explain” and 

“understand.” As a result, the term “jieshi xue” ( 解 释 学 ) is not unacceptable 

in the Chinese context, nor would it generate the same confusion as it might in 

German. Furthermore, even in his entry on Hermeneutik quoted above, Gadamer 

himself doesn’t draw a strict opposition between “explain” and “understand.” 

Instead, he states that Hermes’s “proclamation” is “the explanation [Erklären] of 

divine commands.”

In the late 1990s, Peking University scholar Tang Yijie ( 汤 一 介 ) successively 

published five articles on establishing Chinese hermeneutics. In his second article, “Zai 

Lun Chuangjian Zhongguo Jieshi Xue Wenti” ( 再论创建中国解释学问题 , On the 

Establishment of Chinese Hermeneutics Again), Tang Yijie refers to the two Chinese 

translation terms, “jieshi xue” ( 解释学 ) and “quanshi xue” ( 诠释学 ). He notes: 

“He [Cheng Chung-Ying, 成中英 ] also suggests me to translate ‘Hermeneutics’ 

into ‘quanshi xue’ [ 诠 释 学 ]. That is a good idea. But, because all I use in my 

previous articles is ‘jieshi xue’ [ 解释学 ] and many contemporary scholars still 

use ‘jieshi xue’ [ 解释学 ], I decide to use it the way I used to.”30 In some of his 

later articles, however, Tang Yijie began to use the term “quanshi xue” ( 诠 释

学 ).31 This suggests that, even for the same scholar, a translation term is by no 

means irreplaceable.

The emergence of the Chinese translation term “jieshi xue” ( 解 释 学 ) 

may be from the article “He Wei ‘Jieshi Xue’?” ( 何谓“解释学”？ , What is 

Hermeneutics?) by Wilhelm Raimund Beyer, translated by Yan Hongyuan ( 燕

宏远 ) and published in Zhe Xue Yi Cong, No. 5, 1979. This article is also an entry 

on Hermeneutik, written for the Philosophical Dictionary (Philosophisches 

30  汤一介著：《再论创建中国解释学问题》，《中国社会科学》2000 年第 1 期，第 83 页。

31  参见汤一介著：《儒学与经典诠释》，《北京大学学报》（哲学社会科学版）2010 年第 4 期，第 5-12 页。



·· 175 ···· 175 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

Wörterbuch, 1964) edited by Georg Klaus and Manfred Buhr.32 After that, Zhe 

Xue Yi Cong, No. 3, 1986, published a special issue on German philosophical 

hermeneutics. In the “Editor’s Note,” the editor emphasizes: “It is not feasible to 

impose the translation of terminology in all contributions of this issue to unity. Even 

the name of this discipline itself (‘jieshi xue’ [ 解释学 ], ‘quanshi xue’ [ 诠释学 ], 

‘shiyi xue’ [ 释义学 ]) has not been standardized. Given the differences in linguistic, 

intellectual, and cultural contexts between Chinese and Western traditions, we should 

exercise caution when attempting to establish word-for-word correspondences 

in translation. It would be beneficial to continue researching and deliberating 

on this for some time.”33 It is particularly noteworthy here that the editor does not 

mention the translation term “chanshi xue” ( 阐释学 ) in the context of philosophical 

hermeneutics.

The use of “chanshi xue” ( 阐释学 ) as a translation term predates the special 

issue on German philosophical hermeneutics. In 1983, Zhang Longxi ( 张 隆 溪 ) 

used this term in his article “Shi Wu Da Gu” ( 诗 无 达 诂 , Non-Thoroughgoing 

Exegesis of Poetry).34 In the “Preface to the Chinese Version” of his book The Tao 

and the Logos, Zhang Longxi explains why he adopts chanshi xue ( 阐释学 ) as 

the Chinese translation of hermeneutics:

The term chanshi xue [ 阐释学 ] is the Chinese translation of the German term 

Hermeneutik or the English term hermeneutics. Besides, the Chinese translations 

also include “jieshi xue” [ 解释学 ], “quanshi xue” [ 诠释学 ], “jiejing xue” [ 解经

学 ], and so on. While the sense of jieshi xue [ 解释学 ] is definite, I consider it too 

general to be a terminology. Since there is a definite difference between this term 

and the common word “explanation” in the source language, the Chinese translation 

should also differentiate between them. It appears that quanshi xue [ 诠释学 ] is too 

32  Wilhelm Raimund Beyer, „Hermeneutik“, in Georg Klaus und Manfred Buhr, hrsg., Philosophisches Wörterbuch, 
Bd.1, Leipzig: VEB Bibliographisches Institut, 1964, SS.473-475.

33  《〈德国哲学解释学专辑〉编辑说明》，《哲学译丛》1986 年第 3 期，第 1 页。

34  参见张隆溪著：《诗无达诂》，《文艺研究》1983 年第 4期，第 13-17 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 176 ···· 176 ··

focused on the gloss of Chinese characters [ 文字训诂 , wen zi xun gu] to convey 

the broader meanings of the term in Western languages. The sense of jiejing xue 

[ 解经学 ] is too narrow. Although hermeneutics originated from the interpretation 

of Christian scriptures and classical works, it should not be limited to this type of 

interpretation. All demonstrate that chanshi xue [ 阐 释 学 ] is the most suitable 

translation term because it can encompass the various meanings of other terms and 

distinguish itself from common words such as jieshi [ 解释 ] and quanshi [ 诠释 ].35

However, Zhang Longxi’s defense of the translation term chanshi xue ( 阐

释学  ) remains unpersuasive. If jieshi ( 解释  ) in jieshi xue ( 解释学  ) should 

not be understood in its everyday sense, the same principle should be able to apply to 

chanshi ( 阐释 ) in chanshi xue ( 阐释学 ). Moreover, it is particularly inappropriate 

and misleading to consider chanshi ( 阐释  ) as a form of interpretation of literary 

texts after the ontological turn of Western hermeneutics. It is equally groundless 

that Zhang Longxi restricts the meaning of quanshi ( 诠 释 ) only to the gloss 

of Chinese characters. Neither etymological sources nor the titles of canonical 

exegesis works support the claim that quan ( 诠 ) solely denotes the gloss of 

Chinese characters.

In addition, the statement that chanshi xue ( 阐 释 学 ) “can encompass the 

various meanings of other terms” is untenable. Given that jieshi ( 解 释 ) has a 

broader semantic range, one may ask why jieshi xue ( 解 释 学  ) could not, in turn, 

encompass the meanings of chanshi ( 阐释 ) and quanshi ( 诠释 ). Zhang Longxi’s 

insistence on the term chanshi xue ( 阐释学 ) stems from Qian Zhongshu’s ( 钱钟

书 ) translation and use. In his book Guan Zhui Bian ( 管锥编 , Limited Views), 

Qian Zhongshu refers to the question “chanshi zhi xunhuan” ( 阐释之循环 , 

der hermeneutische Zirkel)36 when discussing pu xue ( 朴学  , textual criticism) 

35  张隆溪著：《中译本序》，见于张隆溪著、冯川译：《道与逻各斯》，成都：四川人民出版社 1998 年版，

第 3 页。

36  参见钱钟书著：《管锥编》（第一册），北京：中华书局 1979 年版，第 171 页；《管锥编》（第五册），

北京：中华书局 1994 年版，第 146 页。



·· 177 ···· 177 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

during the Qian-Jia period.37 Qian Zhongshu’s translation and use case, however, 

do not constitute a compelling rationale for privileging chanshi xue ( 阐释学  ) 

over other translation terms. Moreover, despite its broad scope, Guan Zhui Bian 

remains within the realm of literary interpretation and criticism.

Recently, Zhang Jiang ( 张江 ) has been discussing the meanings of 

“chan” ( 阐 ), “quan” ( 诠 ), “li” ( 理 ), “xing” ( 性 ), “jie” ( 解 ), “shi” ( 释 ), 

“yan” ( 衍 ), “sheng” ( 生 ), and other Chinese characters under his framework 

of the “publicness of interpretation” (chanshi de gonggong xing, 阐释的公共性 ). 

However, it is striking that while emphasizing the importance of publicness and 

openness, he makes such a dogmatic statement: “It is necessary and sufficient to 

choose and designate ‘chanshi xue’ [ 阐释学 ]—neither ‘quanshi xue’ [ 诠释

学 ] nor ‘jieshi xue’ [ 解释学 ]—as the general term of contemporary Chinese 

hermeneutics.”38 To get to his so-called necessity and sufficiency, Zhang Jiang 

constructs a closed conceptual hierarchy among Chinese terms and concludes:

In brief, shi [ 释 , to explain] originates from jie [ 解 , to dissect] and becomes 

its own by dividing; quan [ 诠 , to interpret] begins with jie [ 解 ] and justifies 

itself by gu [ 诂 , to gloss]; quan [ 诠 ] must generate chan [ 阐, to explicate] and 

thus manifest meanings. Jie [ 解 ] is dividing, quan [ 诠 ] is justifying, chan [ 阐 ] 

is developing. The whole process and ultimate goal of chan [ 阐 ] are from jie [ 解 ] 

to quan [ 诠 ] and from quan [ 诠 ] to chan [ 阐 ]. Chan [ 阐 ] originates from jie 

[ 解 ] and quan [ 诠 ], as well as completes them. “Chanshi” [ 阐释 ] should be the 

basic concept of contemporary hermeneutics.39

To highlight the central position of the term chanshi (阐释), Zhang Jiang 

actually  employs a discursive strategy similar to that of Zhang Longxi. Specifically, 

he downplays the term quanshi (诠释) by reducing it to a mere glossing of Chinese 

37  参见张隆溪著：《中译本序》，见于张隆溪著、冯川译：《道与逻各斯》，成都：四川人民出版社 1998 年版，

第 3-4 页。

38  张江著：《“解”“释”辨》，《社会科学战线》2019 年第 1 期，第 1 页。

39  张江著：《“解”“释”辨》，《社会科学战线》2019 年第 1 期，第 12 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 178 ···· 178 ··

characters. It drives him to drift further and further down the path of criticism and 

interpretation of literary texts, ultimately collapsing the rich and multifaceted dimensions 

of Western hermeneutics into the adventures of a soul with “forced 

interpretation” (qiangzhi chanshi, 强制阐释 —Zhang Jiang’s term) in masterpieces.

By contrast, Zhang Rulun ( 张 汝 伦 ), a specialist in Western philosophy, 

approached hermeneutics directly from the perspective of ontology rather than 

literary interpretation as early as the 1980s. In his article, “Lijie: Lishi Xing Yu Yuyan 

Xing—Zhe Xue Shiyi Xue Jianshu” ( 理解：历史性与语言性  —— 哲学释

义 学 简 述 , Understanding: Historicity and Linguality—A Brief Introduction 

to Philosophical Hermeneutics), Zhang Rulun argues: “From the Heidegger’s 

view, understanding is not a research method or technique, nor a behavior 

way of subject, but originally the existential way of human being in the world. 

Therefore, hermeneutics should not be viewed as a methodology in itself; 

rather, it seeks to delve into methodologies to reveal their foundations.” 40 

Consequently, philosophical hermeneutics is by no means a method or technique 

employed solely in textual interpretation; rather, it designates understanding and 

interpretation as a fundamental mode of existence.

In this regard, Zhang Rulun asserts that “shiyi xue” ( 释义学  ) is the most 

suitable translation for “hermeneutics.” In the preface’s note of his book Yiyi 

De Tanjiu—Dangdai Xifang Shiyi Xue ( 意义的探究——当代西方释义学 , 

The Studies of Meaning: Contemporary Western Hermeneutics), Zhang Rulun 

elaborates on his choice of shiyi xue ( 释义学 ): “Precisely because hermeneutics is 

the study of understanding and interpretation of meanings, I believe that shiyi 

xue [ 释义学 ] better captures the essence of hermeneutics than alternatives such 

as jieshi xue [ 解释学 ], chanshi xue [ 阐释学 ], or quanshi xue [ 诠释学 ].”41 

40  张汝伦著：《理解：历史性与语言性——哲学释义学简述》，《复旦学报》（社会科学版）1984 年第 6 期，

第 37 页。

41  张汝伦著：《引言》，见于张汝伦著：《意义的探究——当代西方释义学》，沈阳：辽宁人民出版社 1986年版，

第 2 页。



·· 179 ···· 179 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

Admittedly, the translation term “shiyi xue” ( 释义学 ) highlights the concept of 

“meaning,” because the word “shiyi” combines “shi” ( 释 , to explain) and “yi” 

( 义 , meaning). However, other translation terms, such as “quanshi xue” ( 诠释

学 ), “jieshi xue” ( 解释学 ), and “chanshi xue” ( 阐释学 ), while not including 

the character for “meaning” (yi, 义 ), still focus on the study of understanding and 

interpretation of meanings. Notably, Zhang Rulun also used the term “jieshi xue” 

( 解释学 ) in his article titled “Jieshi Xue Zai Ershi Shiji” ( 解释学在二十世纪 , 

Hermeneutics in the 20th Century).42

In fact, the translation term “shiyi xue” ( 释 义 学 ) was not coined by Zhang 

Rulun. Its earliest emergence can be dated back to a Chinese translation of a Japanese 

article titled “Gei Cunzai Gainian Zhuru Xin De Yiyi (Ping Aotuo Beigela Bian 

Shiyi Xue De Genben Wenti)” ( 给存在概念注入新的意义 [ 评奥托·倍格拉

编《释义学的根本问题》], The New Meanings Given to the Concept of Being 

[A Review of Hermeneutic Philosophy Edited by Otto Pöggeler]). This article, 

written by Takeuchi Yoshitomo, was published in the Asahi Weekly on April 14, 

1978. Its abridged Chinese version was translated by Guo Yueyue ( 郭越悦 ) and 

appeared in Guowai Shehui Kexue Zhuzuo Tiyao ( 国外社会科学著作提要 , 

Outline of Foreign Social Science Works), No. 2, 1980. It remains unclear why 

the Japanese translator rendered Otto Pöggeler’s German title, “Hermeneutische 

Philosophie” (Hermeneutic Philosophy), as “ 解 釈 学 の 根 本 問 題 ” (The 

Fundamental Problem of Hermeneutics). Similarly, the reason Guo Yueyue 

translated the Japanese term “ 解釈学 ” as “ 释义学 ” (shiyi xue) instead of the 

more literal translation “ 解释学 ” (jieshi xue) has not yet been explained.

All in all, the “sources” and “emergences” of the four Chinese translation 

terms discussed above reveal that some of them are not only “forcedly original” 

within the single context of the target language but also full of coincidence, 

dislocation, mixing, and overlap, making them difficult to be clarified among the 

42  张汝伦著：《解释学在二十世纪》，《国外社会科学》1996 年第 5 期，第 20-26 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 180 ···· 180 ··

cross-cultural and interlingual settings. Then, let us, against this background, 

return to a relatively closed but still complex context of ancient Chinese. Here we 

may investigate the intricate genealogy of the character “quan” ( 诠 , to interpret).

3. The Meaning Dispersion of “Quan” ( 诠 )

Within the Semiotic Network of Chinese Characters43

In Ji Yun ( 集 韵 , Collected Rhymes), the character “quan” ( 诠 ) is defined with 

three meanings: “Shuowen Jiezi [ 说 文 解 字 , Explaining Graphs and Analyzing 

Characters] explains it as ju [ 具 , to lay out]; another explanation is ze yan [ 择言 , 

to select words]; yet another one is jie yu [ 解 喻 , to explicate and instruct].”44 

The complete explanation in Shuowen Jiezi is that “quan [ 诠 ], [means] ju [ 具 ], 

[is] from yan [ 言 , speech], with the sound of quan [ 全 , whole/entire].”45 This 

demonstrates that the “quan” ( 诠 ) is a phono-semantic compound character 

(xing sheng zi, 形声字 ), consisting of a semantic radical yan ( 言 ) and a phonetic 

component quan ( 全 ). Shuowen Jiezi also states: “Ju [ 具 ], [means] gongzhi [ 共

置 , to accommodate/to collect], [is] from gong [ 廾 , which looks like two hands 

holding something up], and from simplified bei [ 贝 / 貝 , seashell]. In ancient 

times, seashells were a kind of currency.”46 Thus, “ju” ( 具 ) is an associative 

compound character (hui yi zi, 会意字 ), signifying the act of presenting a valuable 

object—such as a seashell—with both hands.

In his book Shuowen Xin Zheng ( 说文新证 , The New Evidences of Shuowen), 

however, Ji Xusheng ( 季旭昇 ) believes that the character ju ( 具 ) is intractable 

in its origin of configuration. He explains that, in the archaic forms of ju ( 具 ), 

there are either from bei ( 贝 / 貝 ), such as , , , or from ding ( 鼎 , three-

43  For the French concept “dispersion,” see Michel Foucault, “Nietzsche, la généalogie, l’histoire,” in Suzanne 
Bachelard, et al, Hommage à Jean Hyppolite, Paris: Presses Universitaires de France, 1971, p.152.

44  [ 宋 ]丁度等编：《集韵》（上册），上海：上海古籍出版社 1985 年影印上海图书馆藏述古堂影宋钞本，

第 169 页。

45  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 53 页。

46  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 59 页。



·· 181 ···· 181 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

legged bronze caldron), such as , , .47 Guo Moruo ( 郭沫若 ) contends 
that the component ding ( 鼎 ) in ju ( 具 ) is a wrong variation of bei ( 贝 / 貝 ). 

However, Ji Xusheng disagrees with Guo’s assessment, noting that both forms 

of ju ( 具 ) appeared almost simultaneously.48 More importantly, he asserts that 

it is only from the component ding ( 鼎 ) that ju ( 具 ) can convey the meaning of 

“accommodate” (gongzhi, 共置 ), i.e., “to accommodate guests with three-legged 

bronze cauldrons full of food.”49 Ji Xusheng’s opinion aligns with Duan Yucai’s 

( 段玉裁 ) explanation in his Shuowen Jiezi Zhu ( 说文解字注 , The Annotations 

on Shuowen Jiezi), where he states: “Gong [ 共 , to collect] and gong [ 供 , to 

supply] are the archaic and contemporary forms of the same character. Gong [ 共 ] 

should be read as gong [ 供 ] with the radical ren [ 人 , human].”50

Notably, Xu Shen ( 许 慎 ), the author of Shuowen Jiezi, and Duan Yucai explain 

the character gong ( 共 ) based on its form of small seal script “ ”. Shuowen Jiezi 
states: “Gong [ 共 ], [means] tong [ 同 , to gather], [is] from nian [ 廿 , twenty] 

and gong [ 廾 ].”51 Duan’s annotation is that “nian [ 廿 ], [means] the assemblage 

of twenty; tong [ 同 ] can be understood as twenty people all holding their hands 

up.”52 Similar to ju ( 具 ), the character gong ( 共 ) also has two archaic forms. 

The first form includes ,53 , , 54 and so on. The small seal script of the 
gong ( 共 ) likely originated from this form. Guo Moruo points out: “Rong Geng 

[ 容庚 ] says that ‘holding a utensil up with two hands, it resembles the posture 

of making offerings.’ What kind of utensil is held? It is also vaguely indicated 

47  参见季旭昇撰：《说文新证》（上册），台北：艺文印书馆 2004 年版，第 162-163 页。

48  季旭昇撰：《说文新证》（上册），台北：艺文印书馆 2004 年版，第 163 页。

49  季旭昇撰：《说文新证》（上册），台北：艺文印书馆 2004 年版，第 163 页。

50  [汉]许慎撰、[清]段玉裁注：《说文解字注》，上海：上海古籍出版社 1981年影印经韵楼藏版，第 104页。

51  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 59 页。

52  [汉]许慎撰、[清]段玉裁注：《说文解字注》，上海：上海古籍出版社 1981年影印经韵楼藏版，第 105页。

53  中国科学院考古研究所编辑：《甲骨文编》，北京：中华书局 1965 年版，第 104 页。

54  容庚编著，张振林、马国权摹补：《金文编》，北京：中华书局 1985 年版，第 164 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 182 ···· 182 ··

without specific reference.”55 According to Guo’s explanation, nian ( 廿 ) in gong 

( 共 ) is not “twenty” but “an image of utensil.” Hence, from their configurations, 

the original meanings of gong ( 共 ) and ju ( 具 ) are very similar: the former is 

to hold a utensil up with two hands; the latter is to hold a three-legged bronze 

caldron or seashell up with two hands. Er Ya ( 尔雅 ) also states that “gong [ 供 ], 

zhi [ 峙 ], gong [ 共 ], [mean] ju [ 具 ].”56

The second archaic form of the character gong ( 共 ) mainly includes  and 

.57 This form looks like holding two similar things up with two hands, but there 
is still no specific reference to what kind of things they are. Compared with the 

first form, the meaning conveyed by the second one is closer to the character tong 

( 同 ), used as a mutual explanation with gong ( 共 ) in Shuowen Jiezi, which also 

states that “tong [ 同 ] , [means] he hui [ 合会 , to collect and assemble].”58 So, it 

would make sense that Duan Yucai explains the character nian ( 廿 ) in gong ( 共 ) 

as “the assemblage of twenty” because it is difficult to recognize the meaning of 

“collecting and assembling” if considering nian ( 廿 ) an image of utensil.

Therefore, the term gongzhi ( 共 置 ) should not be understood merely as 

“accommodating guests” (gongzhi, 供置 ), which originates from the first form 

of gong ( 共 ). According to the second form, however, gongzhi ( 共 置 ) can 

also signify “collecting” or “placing together.” These two meanings need not 

be explained through an evolutionary sequence in which one develops from 

the other, because they can be considered symbiotic. Accommodating guests 

involves preparing and collecting food and utensils, and this preparation and 

collecting is also to accommodate guests. Perhaps it is precisely through this 

specific way of collecting food and utensils for hosting that gong ( 共 ) acquires 

its broader or more abstract sense of “collection.”

55  郭沫若著：《金文丛考》，北京：人民出版社 1954 年版，第 231 页。

56  [ 晋 ] 郭璞注、[ 宋 ] 邢昺疏：《尔雅注疏》，见于《十三经注疏》（下册），北京：中华书局 1980 年

影印世界书局阮元校刻本，第 2576 页中栏。

57  容庚编著，张振林、马国权摹补：《金文编》，北京：中华书局 1985 年版，第 165 页。

58  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 156 页。



·· 183 ···· 183 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

In the same way, because of the symbiotic relationship, there is also no 

need to argue that the component ding ( 鼎 ) in ju ( 具 ) is a mistaken variation of 

bei ( 贝 / 貝 ) or vice versa. Whether ding ( 鼎 ) or bei ( 贝 / 貝 ), they are only 

the most representative components of ju ( 具 ) in the simultaneous network of 

archaic Chinese characters, which can be both coexistent and interchangeable. In 

the Saussurean sense, anything held up with hands can displace ding ( 鼎 ) or bei 

( 贝 / 貝 ) in ju ( 具 ). It is even possible to imagine interchangeablity between 

the things held up in ju ( 具 ) and gong ( 共 ) for as two signifiers, both of them 

are only “the differences without positive terms” (des différences sans termes 

positifs).59 As to the specific signified of ju ( 具 ) or gong ( 共 ), it is also a kind of 

convention based on mutual explanation in Saussurean framework.

The differences in the origin of the configuration of ju ( 具 ) or gong ( 共 ) 

are not unique cases. It is worth noting that the archaic forms of any Chinese 

character are never singular but rather exist as a multiplicity. The idea of a single, 

ideal configuration is merely a posteriori abstraction. When we seek the “original 

meaning” of Chinese characters, are we attempting to recover a pre-determined 

“identity,” or are we acknowledging the proliferation of uncontrollable 

“differences”? Should we instead embrace the dispersion of “original meanings” 

that can be interchangeable and coexistent within these differences?

Additionally, the generation of meaning for Chinese characters encompasses 

not only the coexistence of differences in space but also temporal evolution and 

semantic proliferation—two dimensions that are always intertwined. Wang Yun’s 

( 王筠 ) Shuowen Jiezi Shi Li ( 说文释例 , Explanatory Examples for Shuowen 

Jiezi) explains: “The entry for ju [ 具 ] states gongzhi [ 共置 ] and the entry for ju 

[ 俱 ] states xie [ 偕 , together] .... It can be known that the things accommodated 

must not be of a single kind. Therefore, by extension, the meaning of jie [ 皆 , all] 

can be derived.”60 However, as noted above, the second archaic form of gong ( 共 ) 

59  Ferdinand de Saussure, Cours de linguistique générale, Paris: Éditions Payot & Rivages, 1995, p.166.

60  [ 清 ] 王筠撰：《说文释例》，北京：中华书局 1987 年影印道光三十年刻本，第 184 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 184 ···· 184 ··

originally means “to collect.” So, there is no need for a roundabout derivation by 

“the things accommodated.”

Since the meaning of jie ( 皆 , all) can be derived from ju ( 具 ), Wang Yun 

further points out that the character quan ( 全 ) in quan ( 诠 ) functions not only 

as a phonetic component but also as a semantic one in his Shuowen Jiezi Ju Dou 

( 说文句读 , Preliminary Annotations on Shuowen Jiezi).61 However, the Song 

Ben Yu Pian ( 宋本玉篇 ) also mentions: “quan [ 全 ], … [means] ju [ 具 ] or wan 

[ 完 , whole/complete].”62 And because yan ( 言 ) is the semantic radical of quan 

( 诠 ), ju ( 具 ) can be further explained as ju shuo ( 具说 , to interpret in detail). 

So, in his book Shuowen Jiezi Yi Zheng ( 说文解字义证 , Exegetical Proofs on 

Shuowen Jiezi), Gui Fu ( 桂馥 ) states that “quan [ 诠 ], [means] ju [ 具 ], i.e., to 

fully interpret the principles of matters [ju shuo shi li, 具说事理 ]” by an indirect 

quotation of Zi Lin ( 字林 , Forest of Chinese Characters).63 This interpretation 

likely serves as the source of Hong Handing’s explanation of quanshi ( 诠释 ), a 

learning focused on “detailed explanation and reasonable interpretation.”

According to Ji Yun, the second meaning of quan ( 诠 ) is ze yan ( 择言 , to 

select words). Quoting from Tongsu Wen ( 通俗文 , Popular Characters), Qian 

Dian ( 钱坫 ) also explains in his Shuowen Jiezi Jiao Quan ( 说文解字斠诠 , The 

Collative Annotations on Shuowen Jiezi): “To select words is to interpret [ze yan 

yue quan, 择言曰诠 ].”64 The entry for zhuan (   ) in Shuowen Jiezi explains it 

as xuan ju ( 选 / 選具 ),65 which means “to select and collect” (xuanze er gongzhi, 

选 / 選择而共置  ), as Duan Yucai annotates. He further notes: “Zhuan [   ], 

[means] ju [ 具 ]; xun [ 顨 ], [means] ju [ 具 ]…. Yu Pian [ 玉篇 ] states that the 

archaic form of zhuan [   ] is xuan [ 选 / 選 ]…. The parallel of ye [ 頁 ] and 

61  [清 ]王筠撰集：《说文句读》卷 5，北京：北京市中国书店 1983 年影印 1882 年尊经书局刊本，第 11 页 b。

62  [ 南朝梁 ] 顾野王撰、[ 唐 ] 孙强增字、[ 宋 ] 陈彭年等重修：《宋本玉篇》，北京：中国书店 1983 年影

印张氏泽存堂本，第 296 页。

63  [ 清 ] 桂馥撰：《说文解字义证》，上海：上海古籍出版社 1987 年影印清连筠簃丛书本，第 198 页。

64  [ 清 ] 钱坫撰：《说文解字斠诠》卷 3，清嘉庆十二年钱氏吉金乐石斋刻本，第 10 页 b。

65  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 184 页。



·· 185 ···· 185 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

ye [ 頁 ] is the meaning of ju [ 具 ].” 66 Besides, xun ( 巽 ) also means ju ( 具 ).67 

It establishes a chain of mutual explanation among zhuan (    ), xun ( 顨 ), 

xun ( 巽 ), and ju ( 具 ). The configuration of the first three characters resembles 

the second archaic form of gong ( 共 ), symbolizing the holding up of two 

similar things. Therefore, xun ( 巽 ) in the character xuan ( 选 / 選 ) is both a 

semantic and phonetic component. Shuowen Jiezi states: “Xuan [ 选 / 選 ], 

[means] qian [ 遣 , to release], from chuo [ 辵 ] and xun [ 巽 ]…. Xun [ 巽 ] is 

also the phonetic component. Another explanation of xuan [ 选 / 選 ] is ze [ 择 , 

to select].”68 Thus, the character ju ( 具 ) connotes both “collecting” and 

“selecting,” as any act of collection inherently involves selection, and vice 

versa. Based on the meanings of ju ( 具 ) and the semantic radical yan ( 言

), quan ( 诠 ) can be understood as “selecting words and collecting them” 

(ze yan er gongzhi, 择言而共置 ).

In Jing Yi Kao ( 经义考 , Textual Research on the Confucian Canons), Zhu 

Yizun ( 朱彝尊 ) cites the words of Deng Bogao ( 邓伯羔 ), author of Gu Yi Quan 

( 古易诠 , The Interpretations of Yi by Ancient Scholars) and Jin Yi Quan ( 今易

诠 , The Interpretations of Yi by Contemporary Scholars). Deng states: “Quan 

[ 诠 ], [means] ju [ 具 ] and ze yan [ 择言 ]. They [my works] not only record and 

collect interpretations from ancient and contemporary scholars but also select 

and discriminate from good and flawed insights. I humbly dedicate myself to 

interpreting the Confucian Canons through my efforts in transmitting.”69 Zhu 

Yizun admires Deng Bogao for his ability to “select the good to preserve and 

collect the differences to unify” (ze shan er zhi, he yi er tong, 择善而执，合异而

同 ).70 In this sense, Zhu’s admiration can convey the third meaning of quan ( 诠 ), 

namely, “to explicate and instruct” (jie yu, 解喻 ). Yiqie Jing Yin Yi ( 一切经音

66  [汉]许慎撰、[清]段玉裁注：《说文解字注》，上海：上海古籍出版社 1981年影印经韵楼藏版，第 422页。

67  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 99 页。

68  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 40 页。

69  [ 清 ] 朱彝尊撰：《经义考》卷 58，光绪二十三年浙江书局刊本，第 5 页 b。

70  [ 清 ] 朱彝尊撰：《经义考》卷 58，光绪二十三年浙江书局刊本，第 5 页 b。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 186 ···· 186 ··

义 , Phonetic and Semantic Annotations on All Sutras) also states: “Quan [ 诠 ] 

means to xian le yi [ 显了义 , manifest meanings].”71

It is precisely through the integration of these three meanings of quan ( 诠 ) 

that the Huainan Zi ( 淮南子 ) provides the explanation:

“Sayings Interpreted” [quan yan, 诠 言 ] provides the means by which to 

collect through analogy the significances of human affairs and explicate through 

instruction the substance of order and disorder. It selects and ranks the hidden 

meanings of subtle sayings, interpreting them with texts that reflect ultimate 

principles. Thus it patches up and mends deficiencies due to errors and oversights. 

[ 诠言者，所以譬类人事之指，解喻治乱之体也；差择微言之眇，诠以至

理之文，而补缝过失之阙者也。]72

Gao You ( 高 诱 ) introduces the fourth meaning of quan ( 诠 ) in his annotations 

on Huainan Zi. He states: “Quan [ 诠 ], [means] jiu [ 就 , to approach]. It refers 

to articulating the representations of all things by approach to their significances, 

as well as what the matters mean and what the Way relies upon. Therefore, this 

is what is called sayings interpreted. [ 诠，就也。就万物之指以言其征。事

之所谓，道之所依也，故曰诠言。]”73 However, the original meaning of jiu 

( 就 ) is gao ( 高 , high), according to Shuowen Jiezi.74 Hence, Gao You’s explanation 

of quan ( 诠 ) with jiu ( 就 ) should have taken into account its derivative meanings. 

Guang Yun ( 广 韵 , Revised and Expanded Rhymes) states that “jiu [ 就 ], [means] 

cheng [ 成 , to accomplish], ying [ 迎 , to meet], and ji [ 即 , to be near].”75

71  [ 唐 ] 释元应撰，[ 清 ] 庄炘、钱坫、孙星衍校：《一切经音义》，上海：商务印书馆 1936 年影印海山

仙馆丛书本，第 1063 页。

72  [ 汉 ] 刘安撰，[ 汉 ] 高诱注、[ 清 ] 庄逵吉校：《淮南子》，见于《二十二子》，上海：上海古籍出版

社 1986 年缩印浙江书局汇刻本，第 1307 页上栏。

The translation is referenced from an English version, with slight modifications. See Liu An (King of Huainan), The 
Huainanzi: A Guide to the Theory and Practice of Government in Early Han China, trans. and eds., John S. Major, et 
al, New York: Columbia University Press, 2010, p.855.

73  [ 汉 ] 刘安撰，[ 汉 ] 高诱注、[ 清 ] 庄逵吉校：《淮南子》，见于《二十二子》，上海：上海古籍出版

社 1986 年缩印浙江书局汇刻本，第 1270 页下栏。

74  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 111 页。

75  [汉]许慎撰、[清]段玉裁注：《说文解字注》，上海：上海古籍出版社 1981年影印经韵楼藏版，第 229页。



·· 187 ···· 187 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

Up to this point, we have carried out multi-dimensional interpretations of 

the dispersive meanings of quan ( 诠 ) within the semiotic network of Chinese 

characters. However, it is impossible to capture its entirety, as omissions and gaps 

inevitably mark the process. This limitation applies to any understanding and 

interpretation. Although the original intention of “selecting words and collecting 

them” is to achieve “accomplishment” (cheng, 成 ), “manifestation” (xian, 显 ), 

“wholeness” (quan, 全 ), and “completeness” (wan, 完 ), it will always leave 

space for supplementing and margin for patching.

4. The Meaning Connections of Quan ( 诠 ) with Λόγος and Auslegen

Across Multiple Interlingual Boundaries

We still need to expound further that representing dispersive meanings of 

quan ( 诠 ) is by no means to (re-)construct its origin, center, or ultimate position 

within the semiotic network of Chinese characters to dominate other Chinese 

hermeneutical concepts, such as chan ( 阐 ), jie ( 解 ), shi ( 释 ), and so on. 

The emphasis on quan ( 诠 ) arises not from any intrinsic linguistic superiority 

within the Chinese language itself, but from a reflexive examination shaped by 

its positioning across multiple interlingual boundaries. Therefore, the cross-

cultural connections between the meanings of the Chinese character quan ( 诠 ) 

and the ancient Greek word λόγος, as well as the German word auslegen, should 

be regarded as tentative, transitory, and ultimately replaceable. Essentially, there 

is no commensurability among various languages. Yet, through the coincidental 

dispersions of meaning in each linguistic system, an implicit connection may 

momentarily emerge.

In Being and Time, Heidegger discusses the uses of λόγος by Plato and 

Aristotle:

As Plato knew, this unity lies in the fact that the λόγος is always λόγος τινός. 

In the λόγος an entity is manifest, and with a view to this entity, the words are 



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 188 ···· 188 ··

put together [zusammengesetzt] in one verbal whole. Aristotle saw this more 

radically: every λόγος is both σύνθεσις and διαίρεσις, not just the one (call it 

‘affirmative judgment’) or the other (call it ‘negative judgment’). Rather, every 

assertion, whether it affirms or denies, whether it is true or false, is σύνθεσις and 

διαίρεσις equiprimordially.76

The verb form of the Greek noun “σύνθεσις” is “συντίθημι,” which combines 

the preposition “σύν” (along with or together with) and the verb “τίθημι” (to set 

or put), and its original meaning is “to place or put together.”77 Heidegger’s use 

of the German word “zusammengesetzt” in the cited text aims to emphasize this 

connotation of “λόγος.” This meaning also coincides with the Chinese term quan 

( 诠 ) in its successive explanations (di xun, 递训 ). Specifically, quan ( 诠 ) means 

ju ( 具 ), which in turn means gongzhi ( 共置 , to collect or place together).

Besides, the second meaning of quan ( 诠 ) in Ji Yun is “selecting (words),” 

which is also implicit in the meanings of διαίρεσις. The verb form of διαίρεσις 

is διαιρέω, which combines the adverb “δίς” (twice) and the verb “αἱρέω” (take) 

and thus means “to take apart.”78 In addition to its active voice meaning of “to 

take with the hand,” the middle voice of “αἱρέω” conveys the meaning of “to 

choose.”79 Since “choosing” or “selecting” can be understood as both “taking 

apart” and “collecting,” the Greek term “λόγος” can also be interpreted as 

“selecting words and collecting them” (zeyan er gongzhi, 择言而共置 ), drawing 

from the meanings of the Chinese character quan ( 诠 ). Furthermore, the middle 

76  Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson, Oxford: Blackwell Publishers 
Ltd, 2013, p.201. [GA.2, S.211.]

77  Cf. Henry George Liddell and Robert Scott, comps., A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press, 1996, 
p.1727.

78  Cf. Henry George Liddell and Robert Scott, comps., A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press, 1996,
p.395.

79  Cf. Henry George Liddell and Robert Scott, comps., A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press, 1996, 
pp.41-42.



·· 189 ···· 189 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

voice meaning of “διαιρέω” is “to interpret.” 80 This suggests that any act of 

interpreting entails a kind of separation or analysis, which aligns with the Chinese 

character jie ( 解 ) in jie yu ( 解喻 ) or quan jie ( 诠解 ). Through the Greek word 

διαιρέω, we can further understand the close relation between quan ( 诠 ) and jie 

( 解 ) in Chinese hermeneutic thought.

Back to ancient Greek, various semantic directions of λόγος, such as 

“synthesis/collection,” “analysis/selection,” and “interpretation/elucidation,” can 

all be traced back to its verbal form, “λέγειν.” In his article “Logos (Heraclitus, 

Fragment B 50)” („Logos [Heraklit, Fragment 50]“), Heidegger provides a 

phenomenological description or reduction of the original meanings of λόγος 

and λέγειν. He points out first: “Since antiquity the Λόγος of Heraclitus has been 

interpreted in various ways: as Ratio, as Verbum, as cosmic law, as the logical, 

as necessity in thought, as meaning and as reason.”81 From Heidegger’s view, 

however, the “reason to be the standard for deeds and omissions” forgets its 

“essential origin [Wesensherkunft].” So, he urges us to “pay heed to the Λόγος 

and follow its initial unfolding.”82 Heidegger considers that although λέγειν is 

commonly understood as “to talk” (reden) or “to say” (sagen), its more original 

(ursprünglicher) meaning is “what our similarly sounding [gleichlautendes] 

legen means: to lay down and lay before [nieder- und vorlegen].”83 He further 

explains: “In legen a ‘bringing together’ [Zusammenbringen] prevails, the Latin 

legere understood as lesen, in the sense of collecting and bringing together. λέγειν 

properly means the laying-down and laying-before which gathers itself and 

80  Cf. Henry George Liddell and Robert Scott, comps., A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press, 1996, 
p.395.

81  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.60. [GA.7, S.214.]

82  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.60. [GA.7, S.214.]

83  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.60. [GA.7, S.214.]



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 190 ···· 190 ··

others [das sich und anderes sammelnde Nieder- und Vorlegen].”84

In Ancient Greek, λέγειν can convey various meanings such as “to lay,” “to 

pick up,” “to gather,” “to choose,” “to pick out,” and “to recite.”85 The Latin verb 

legere is a transcription of λέγειν and shares many similar meanings. However, 

in its own language system, legere has further developed additional connotations 

such as “to remove,” “to take away,” “to wind up,” and “to traverse.” 86 

Coincidentally, the English words “col-lect” and “se-lect” also derive from 

legere, whose perfect passive participle is lectus. As for the German verb “lesen,” 

its most common meaning is “to read” or “to read aloud,” but it can also mean “to 

pick” and “to gather,” reflecting its etymological roots in legere and λέγειν.87

Heidegger further asks this question: “How does the proper sense [der 

eigentliche Sinn] of λέγειν, to lay, come to mean saying and talking?”88 The way 

of “coming to mean,” for him, is undoubtedly phenomenological; however, its 

interconnection occurs necessarily through the chain of successive explanations 

among signifiers, i.e., the play of différance or supplément. Much like the 

relationship between Hermeneutik and Ἑρμῆς, Heidegger interprets the ancient 

Greek λέγειν with the modern German legen precisely through an interlingual 

mutual explanation of similar sounds. While in modern German, he interprets (also 

through différance or supplément) legen as liegen and lesen, or more accurately, 

provides a phenomenological mutual explanation of the three German words:

To lay [Legen] means to bring to lie [zum Liegen bringen]. Thus, to lay 

is at the same time to place one thing beside another, to lay them together 

84  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.60. [GA.7, S.214.]

85  Cf. Henry George Liddell and Robert Scott, comps., A Greek-English Lexicon, Oxford: Clarendon Press, 1996, 
pp.1033-1034.

86  Cf. P. G. W. Glare, ed., Oxford Latin Dictionary, Oxford: Oxford University Press, 2016, p.1116.

87  Vgl. Friedrich Kluge und Elmar Seebold, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin: Walter de 
Gruyter, 1989, S.439.

88  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.61. [GA.7, S.215.]



·· 191 ···· 191 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

[zusammenlegen]. To lay is to gather (lesen). The lesen better known to us, 

namely, the reading of something written, remains but one sort of gathering, 

in the sense of bringing-together-into-lying-before [zusammen-ins-vorliegen-

bringen], although it is indeed the predominant sort.89 (Translator’s original 

square bracket is converted to round bracket; the citer’s additions remain in 

square brackets.)

Conveniently, Heidegger patches lesen, whose predominant sort is 

gathering, into the wholeness of relations (Bewandtnisganzheit) of picking 

grapes. He elaborates: “But gathering is more than mere amassing [Anhäufen]. 

To gathering belongs a collecting which brings under shelter [das einholende 

Einbringen]. Accommodation [Unterbringen] governs the sheltering; 

accommodation is in turn governed by safekeeping [Verwahren].” 90 After 

this, Heidegger phenomenologically relates lesen to legen and then to liegen: 

“However, lesen [to gather] thought in this way does not simply stand near legen 

[to lay]. Nor does the former simply accompany the latter. Rather, gathering is 

already included in laying. Every gathering is already a laying. Every laying is of 

itself gathering. Then what does ‘to lay’ mean? Laying brings to lie [bringt zum 

Liegen], in that it lets things lie together before us.”91

Subsequently, Heidegger returns to λέγειν and argues: “However, λέγειν, 

to lay, by its letting-lie-together-before [beisammen-vor-liegen-Lassen] means 

just this, that whatever lies before us involves us and therefore concerns us.”92 At 

the same time, laying, as λέγειν, can “let what of itself lies together here before 

us…into its protection [Hut],” i.e., “[w]hat lies together before us is stored, laid 

89  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.61. [GA.7, S.215.]

90  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.61. [GA.7, S.215.]

91  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.62. [GA.7, S.216.]

92  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.62. [GA.7, S.216.]



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 192 ···· 192 ··

away, secured and deposited [ein-, in sie weg-, in sie hin-gelegt, in sie hinter-legt] 

in unconcealment [Unverborgenheit], and that means sheltered (geborgen) in 

unconcealment.”93 Accordingly, Heidegger states: “Λέγειν is to lay. Laying is the 

letting-lie-before—which is gathered into itself—of that which comes together into 

presence [in sich gesammeltes vorliegen-Lassen des beisammen-Anwesenden].”94

Through a series of rather cumbersome phenomenological articulations 

among a range of similar signifiers, Heidegger authentically brings “λέγειν/

legen” and “saying and talking” together. He concludes:

Saying and talking occur essentially as the letting-lie-together-before 

of everything which, laid in unconcealment, comes to presence [anwest]. 

The original λέγειν, laying, unfolds itself early and in a manner ruling 

[durchwaltenden] everything unconcealed as saying and talking. Λέγειν as laying 

lets itself be overpowered [überwältigen] by the predominant [vorwaltenden] 

sense, but only in order to deposit the essence of saying and talking at the outset 

under the governance [Walten] of laying proper.95

Borrowing from Heidegger’s interpretation of “λέγειν/legen” and “saying 

and talking,” we can also develop a phenomenological understanding of the 

relationship of quan ( 诠 ), ju ( 具 ), and gongzhi ( 共 置 ). Chinese characters’ 

function of horizontal semantic combination is so powerful that the gap or 

disconnection between quan ( 诠 ) and ju ( 具 ) can be easily tackled by “ju shuo 

shi li” ( 具 说 事 理 , to interpret the principle of matter fully). However, what 

seems effortless within one’s own linguistic framework may seem disconnected 

or tricky in another. Equally, Heidegger’s meticulous interpretation, viewed from 

the perspective of Chinese character culture, may seem cumbersome or even 

93  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, pp.62-63. [GA.7, SS.216-217.]

94  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.63. [GA.7, S.217.]

95  Martin Heidegger, “Logos (Heraclitus, Fragment B 50),” in Martin Heidegger, Early Greek Thinking, trans. David 
Farrell Krell and Frank A. Capuzzi, New York: Harper & Row, 1984, p.63. [GA.7, S.217.]



·· 193 ···· 193 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

fragmented. Nevertheless, precisely because of this, it has the merit of “patching 

up the gaps” (bu feng que zhe, 补缝阙者 ).

In the interlingual communication between Chinese and Western cultures, 

quan ( 诠 ), which means “selecting words and collecting them,” can also be 

understood as letting the things gathered lay in unconcealment and come to 

presence. In an oversimplified sense, this is “manifesting meanings” (xian le 

yi, 显了义 ), by which the things gathered can be protected and sheltered. The 

character quan ( 全 ), which serves as both a phonetic and semantic component of 

quan ( 诠 ), can mean keeping whole or protecting. Thus, through this interlingual 

communication, we can further deepen our knowledge of the function of semantic 

combination in Chinese characters.

Interestingly, to highlight the wholeness of relations, Heidegger also 

painstakingly makes use of the function of the horizontal semantic combination 

of legen in the previously cited texts, such as “nieder- und vorlegen” ( 放 下 并

置于面前 , fangxia bing zhi yu mianqian), “zusammenlegen” ( 共置 , gongzhi), 

“einlegen” ( 纳 置 , nazhi), “weglegen” ( 搁 置 , gezhi), “hinlegen” ( 安 置 , 

anzhi), “hinerlegen” ( 存置 , cunzhi), and so on. Compared with lesen, Heidegger 

seemed to have a greater preference for legen, although the latter is not directly 

related to λέγειν in the existing etymology as the former. 96 Also tempted by 

similarity, Heidegger employs interlingual “deriving meaning from sound” 

( 因声求义 , yin sheng qiu yi) to draw a connection between German legen and 

ancient Greek λέγειν. But it still implies the possibility of “explaining a character/

word solely by its written form” ( 望文生训 , wang wen sheng xun) since légein, 

the transcription of λέγειν, closely resembles legen. In addition, Heidegger’s 

strong preference for legen may also relate to the German verb auslegen (to 

interpret) and its nominal form Auslegung (interpretation).

In the “Introduction” to Being and Time, Heidegger establishes a relationship 

96  Vgl. Friedrich Kluge und Elmar Seebold, Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache, Berlin: Walter de 
Gruyter, 1989, SS.434;439.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 194 ···· 194 ··

between Auslegung and λόγος in terms of the phenomenology of Dasein:

Our investigation itself will show that the meaning of phenomeno-

logical description as a method lies in interpretation [Auslegung]. 

The λόγος of the phenomenology of Dasein has the character of a 

ἑρμηνεύειν, through which the authentic meaning of Being, and also 

those basic structures of Being which Dasein itself possesses, are 

made known to Dasein’s understanding of Being. The phenomenol-

ogy of Dasein is a hermeneutic in the primordial signification of this 

word, where it designates this business of interpreting.97

Further, in the section “Understanding and Interpretation” (Verstehen und 

Auslegung), Heidegger fully exploits the German preposition “aus” (out) and its 

function of semantic combination. He states:

As understanding, Dasein projects [entwirft] its Being upon possibilities. 

This Being-towards-possibilities which understands is itself a potentiality-for-

Being, and it is so because of the way these possibilities, as disclosed, exert 

their counter-thrust (Rückschlag) upon Dasein. The projecting [Entwerfen] 

of the understanding has its own possibility—that of developing itself 

(sich auszubilden). This development [Ausbildung] of the understanding 

we call “interpretation” [Auslegung]. In it the understanding appropriates 

understandingly that which is understood by it. In interpretation, understanding 

does not become something different. It becomes itself. Such interpretation is 

grounded existentially in understanding; the latter does not arise from the former. 

Nor is interpretation the acquiring of information about what is understood; it is 

rather the working-out [Ausarbeitung] of possibilities projected [entworfenen] 

in understanding.98 (Translator’s original square brackets are converted to round 

97  Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson, Oxford: Blackwell Publishers 
Ltd, 2013, pp.61-62. [GA.2, S.50.]

98  Martin Heidegger, Being and Time, trans. John Macquarrie and Edward Robinson, Oxford: Blackwell Publishers 
Ltd, 2013, pp.188-189. [GA.2, S.197.]



·· 195 ···· 195 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

brackets; the citer’s additions remain in square brackets.)

In this way, Heidegger not only makes the semantic relationship of “Aus-

legung” (interpretation), “Aus-bildung” (development), and “Aus-arbeitung” 

(working-out) obvious but also gets the implicit connection between “Aus-

legung” and “ent-wirft/Ent-werfen” (to pro-ject/pro-jecting) or “ent-worfenen” 

(pro-jected) perceptible.

Generally speaking, for Heidegger, Aus-legung is the coming-out or 

manifesting of λόγος. It involves making everything laid out and present 

unconcealed. This unconcealment represents the “original meaning” of truth 

(ἀλήθεια). Truth is not a static noun but a dynamic act of disclosure (un-verbergen/

ἀ-ληθεύειν). In this light, we can conclude that Heidegger’s hermeneutics is the 

phenomenology of Dasein that engages in the activity of truth or the presence 

of Being. However, for Being (Sein) itself, in his article “Anaximander’s 

Saying” („Der Spruch des Anaximander“), Heidegger emphasizes that “[t]he 

unconcealment of the [B]eing, the brightness granted it, darkens the light of [B]

eing” because “[b]y revealing itself in the [B]eing, [B]eing withdraws.”99 Based 

on this, he brings Being, λόγος, and Ἀλήθεια together:

Yet since the dawn of thinking “[B]eing” names the presencing of what is 

present in the sense of the lighting-sheltering gathering [der lichtend-bergenden 

Versammlung] which is how the Λόγος is thought and named. The Λόγος (λέγειν, 

to gather or collect) is experienced out of Ἀλήθεια, the sheltering which discloses 

[dem entbergenden Bergen].100

In all fairness, Heidegger’s arguments above do have the charm of 

meticulousness when first heard. However, over time, one will inevitably be 

burdened by their circuitousness.

99  Martin Heidegger, “Anaximander’s Saying,” in Martin Heidegger, Off the Beaten Track, eds. and trans. Julian 
Young and Kenneth Haynes, Cambridge: Cambridge University Press, 2002, p.253. [GA.5, S.337.]

100  Martin Heidegger, “Anaximander’s Saying,” in Martin Heidegger, Off the Beaten Track, eds. and trans. Julian 
Young and Kenneth Haynes, Cambridge: Cambridge University Press, 2002, p.265. [GA.5, S.352.]



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 196 ···· 196 ··

In Chinese, the character closest to the German legen, the ancient Greek 

λέγειν, and the Latin legere is zhi ( 置 ) in gongzhi ( 共置 ). The most common 

meanings of this character are “to place, to lay out, and to set aside.” But its 

original meaning and configuration are also intractable. Shuowen Jiezi states: “Zhi 

[ 置 ], [means] she [ 赦 , forgive/release], [is] from wang [ 网 , net] and zhi [ 直 , 

straight].”101 However, Shuowen Jiezi Xizhuan states: “Zhi [ 置 ], [means] she 

[ 赦 ], [is] from wang [ 网 ], with the sound of zhi [ 直 ]. Minister Xu Kai [ 徐锴 ] 

said: ‘[It is] from zhi [ 直 ], which is not the phonetic component but conveys an 

associative meaning, and has the same meaning as ba [ 罢 ]. Zhi [ 置 ] implies qu 

[ 去 , letting go/removing something].’”102

According to the transmitted versions of Shuowen Jiezi, zhi ( 置 ) can be 

explained as either an associative compound character or as a phono-semantic 

compound character. Xu Kai’s preference for the former rather than the latter 

may be related to the fact that it is more likely to reveal the “original meaning” 

of zhi ( 置 ). The association of zhi ( 直 ), which has the image of stretching, and 

wang ( 网 ) can handily convey the connotations of “forgiving” or “releasing.” 

However, although the net that stretches can be the net for “releasing,” it may 

also be the net waiting for “catching.” Xu Hao’s ( 徐 灏 ) Shuowen Jiezi Zhu 

Jian ( 说文解字注笺 , The Comments on the Annotations on Shuowen Jiezi) 

holds that the original meaning of zhi ( 置 ) is “to enmesh and arrange, which is 

why the character contains the component wang [ 网 ].”103 Therefore, zhi ( 置 ) 

encompasses semantic layers such as enmeshing, arranging, and displaying. This 

complexity leads to a situation where we cannot definitively determine whether 

“forgiving/releasing” or “enmeshing/arranging” is the original meaning of zhi 

( 置 ). It is possible that the two original meanings of zhi ( 置 ) are coexistent, 

which also lays the groundwork for its “mutual explanation of antonym” ( 反义

101  [ 汉 ] 许慎撰：《说文解字》，北京：中华书局 1978 年影印清同治十二年陈昌治刻本，第 158 页。

102  [ 南唐 ]徐锴撰：《说文解字系传》，北京：中华书局 1987 年影印道光十九年重彫宋钞本，第 156 页。

103  [ 清 ] 徐灏撰：《说文解字注笺》卷 7 下，清光绪二十年初雕、民国四年补刊本，第 76 页 b。



·· 197 ···· 197 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

互训 , fan yi hu xun).

In Annotations on Shuowen Jiezi, Duan Yucai compromises the two 

explanations by saying that “zhi [ 直 ] also serves as a phonetic component.” He 

further states: “She [ 赦 ], [means] zhi [ 置 ]. These two characters are used to 

explain each other. The original meaning of zhi [ 置 ] is forgiving and sending 

away, and it has been extended to mean establishing…. The Rites of Zhou [ 周礼 ] 

states: ‘Fei [ 废 , dismissing] and zhi [ 置 , appointing/establishing] are used to 

control the officials.’ Here, zhi [ 置 ] is in contrast to fei [ 废 ].”104 Below the entry 

for fei ( 废 ), Duan Yucai states: “In ancient times, cun [ 存 , to preserve] is zhi 

[ 置 ], and qi [ 弃 , to abandon] is fei [ 废 ]; also, cun [ 存 ] is fei [ 废 ], and qi [ 弃 ] 

is zhi [ 置 ]. Gongyang Zhuan [ 公羊传 ] states: ‘Remove those that make sounds, 

and abandon those that make no sounds.’ Zheng annotates: ‘Fei [ 废 ], [means] 

zhi [ 置 ].’ ... Zuo Zhuan [ 左传 ] records: ‘Abandon the six passes.’ Wang Su’s 

[ 王肃 ] The Family Sayings of Confucius [ 孔子家语 ] records: ‘Establish the 

six passes.’ ... That fei [ 废 ] can mean zhi [ 置 ] is similar to that cu [ 徂 , to go] 

can mean cun [ 存 , to remain], ku [ 苦 , pain] can mean kuai [ 快 , joy], luan [ 乱 , 

disorder] can mean zhi [ 治 , order], and qu [ 去 , to discard] can mean cang [ 藏 , 

to preserve].”105

It is evident that zhi ( 置 ) and fei ( 废 ) not only form an antonymic pair but 

also exemplify the phenomenon of “mutual explanation of antonym.” Hence, 

the “vertical semantic shift” of Chinese characters can also spare Heidegger the 

trouble with roundabout and circuitous interpretations. Since the notion of fei 

dun ( 废顿 , to abandon and collapse) is embedded within the concept of gongzhi 

( 共 置 , to gather or lay together), the λόγος that lets the things gathered lay in 

unconcealment and come to presence at the ontic level can, at the ontological 

level, let Being “collapse” into the gathered things to shelter the Being of beings.

104  [汉]许慎撰、[清]段玉裁注：《说文解字注》，上海：上海古籍出版社 1981年影印经韵楼藏版，第 356页。

105  [汉]许慎撰、[清]段玉裁注：《说文解字注》，上海：上海古籍出版社 1981年影印经韵楼藏版，第 445页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 198 ··· · 198 ··

5. What Is Hermeneutics of Jing Xue

Since it is untenable that the character quan ( 诠 ) means xun gu ( 训 诂 , 

to gloss) in ancient Chinese, which character can directly relate to “glossing”? 

It must be shi ( 释 , to explain). Er Ya, a glossary book included in the Shi San 

Jing ( 十三经 , Thirteen Canons), employs shi ( 释 ) in each of its books, such 

as “Shi Gu” ( 释诂 , Explaining Ancient Terms), “Shi Yan” ( 释言 , Explaining 

Characters), and “Shi Xun” ( 释训 , Explaining Phrases). Hao Yixing’s ( 郝懿行 ) 

Er Ya Yi Shu ( 尔雅义疏 , Commentary on Er Ya) states: “According to Shuowen 

Jiezi, shi [ 释 ] means ‘jie [ 解 , to dissect], composed of the radical bian [ 釆 , 

to distinguish], implying the act of distinguishing things.’ The primary purpose 

of Er Ya is to distinguish characters and explain their forms and pronunciations, 

which is why all its books are titled with shi [ 释 ].”106

Therefore, we are inclined to adopt “quanshi xue” ( 诠 释 学 ) as the Chinese 

translation of Hermeneutik, which is also a result of the synthesis and dialogue 

between “Ancients and Moderns, Chinese and Western.” Since quan ( 诠 ) excels 

in yi li ( 义 理 , meanings and principles), while shi ( 释 ) emphasizes xun gu 

( 训诂 , gloss of characters and words), the term quanshi ( 诠释 ) can not only 

encompass the two intertwined traditions in ancient Chinese annotations and 

commentaries but also, in a broad comparative sense, resonate with the Western 

“Theological Hermeneutics” and “Philological Hermeneutics.”

As to the term “Hermeneutics of Jing Xue” (Jing Xue Quanshi Xue, 经学诠

释学 ), Yang Naiqiao ( 杨乃乔 ), a Chinese scholar known for his comparative 

studies of Chinese and Western hermeneutics, has long proposed the proposition 

that “Hermeneutics of Jing Xue is the mainstream of Chinese hermeneutics.”107 

The genealogical construction of “quan, [means] ju” ( 诠 , 具也 ) across multiple 

106  [ 清 ]郝懿行撰：《尔雅义疏》，上海：上海古籍出版社 1983 年影印上海图书馆藏同治四年郝氏家刻本，

第 1 页。

107  参见杨乃乔著：《中西学术文化交汇中的诠释学——论中国经学诠释学的建构》，《徐州师范大学学报》

（哲学社会科学版）2009 年第 6 期，第 14-24 页。



·· 199 ···· 199 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

interlingual boundaries is precisely based on the combination of Chinese Jing 

Xue and Western hermeneutics, as well as the theoretical considerations and 

research practices of “Hermeneutics of Jing Xue.”

However, it is quite perplexing that many scholars engaged in traditional 

scholarship, such as Jing Xue ( 经 学 ), the history of Jing Xue ( 经 学 史 ), 

Guo Xue ( 国 学 ), and Gu Wenzi Xue ( 古 文 字 学 ) criticize or even mock 

“Hermeneutics of Jing Xue,” which arises solely from a literal understanding. 

Consequently, some scholars argue that “Hermeneutics of Jing Xue” employs 

new methods or perspectives from contemporary Western academia to provide 

unconventional interpretations of Chinese Confucian Canons. In fact, the 

“Hermeneutics of Jing Xue,” as we define it, harbors no “overreaching ambition” 

to reinterpret the Confucian Canons directly. One of its primary tasks is to 

make the hermeneutical premises of annotations on Confucian scriptures and 

their methodological presuppositions across successive dynasties manifest in 

a disclosing manner. Thus, from the theoretical perspective where Chinese and 

Western hermeneutics converge, “Hermeneutics of Jing Xue” is essentially 

a form of “meta-studies,” which can be better described as “hermeneutical 

studies of exegetical traditions of Confucian scholarship.” As this research 

approach deepens and becomes more widespread, it may even be designated 

more concisely as “Confucian Hermeneutics” (corresponding to Theological 

Hermeneutics).

If we regard the meaning-endowing processes of annotations on 

Confucian Canons across successive dynasties as signifieds awaiting further 

interpretation, the Western hermeneutical thoughts, such as Heidegger’s 

ontological hermeneutics, Gadamer’s philosophical hermeneutics, and the 

related reflections—or even anti-hermeneutical ideas—of Paul Ricoeur, Michel 

Foucault, and Jacques Derrida, can offer valuable metalingual signifiers for 

interpretation. In essence, the reason why relevant scholars “turn a blind eye” 

to the uncomplicated theoretical claims of the Hermeneutics of Jing Xue may 



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 200 ···· 200 ··

lie deep in a mental closure and a limited perspective caused by their cultural 

fundamentalism. As a result, they arbitrarily argue that there is no possibility 

of convergence between Chinese Jing Xue and Western hermeneutics or other 

related academic fields.

In contrast, American scholar David B. Honey takes Chinese Jing Xue as 

a theoretical reference and places it with Western classical studies on the same 

academic platform for mutual interpretive research. Notably, in 2012, Honey 

published Xifang Jing Xue Shi Gailun ( 西 方 经 学 史 概 论 , An Introduction 

to the History of Western Jing Xue), a book written in Chinese. By adopting 

the culturally specific term “Jing Xue” to designate the “classical studies” in 

the Western tradition, Honey performs a reversal in terminological direction 

that both deconstructs disciplinary identities and poses significant theoretical 

challenges. This act of cross-cultural naming offers critical insight for scholars in 

both Chinese and Western academia—especially for those in China who remain 

imaginatively dwell on the uniqueness of traditional Chinese scholarship.

In his book, Honey no other than begins with a humble challenge to the 

claim of a contemporary Chinese classical scholar, who asserts that “Jing Xue 

is a unique discipline of our country, with no ready-made theories available for 

reference.”108 Honey rebuts in a low-key manner:

In fact, Western Jing Xue equally has a long-standing history, tracing back to 

the ancient Alexandrian era (corresponding to the five-hundred-year period from 

the late Warring States period to the end of the Eastern Han Dynasty). Its research 

methods and learning attitudes are no less rigorous than those of the great scholars 

of the Qian-Jia School or the profound scholarship of contemporary Chinese 

experts in ancient texts. Moreover, the status and influence of its classical texts in 

Western civilization are comparable to those of the Four Books [ 四书 , Si Shu] 

and Five Canons [ 五 经 , Wu Jing] in Chinese cultural history. It is essential to 

108  林庆彰著：《经学史研究的基本认识》，见于林庆彰编：《中国经学史论文选集》（上册），台北：文

史哲出版社 1992 年版，第 2 页。



· · 201 ··· · 201 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

recognize that this distinguished academic tradition, with its rich achievements, 

should offer valuable references for the study of Chinese Jing Xue!109

Besides communication of “Chinese and Western,” Western scholarship 

can offer more references in the sense of “bridging (collecting) Ancients and 

Moderns” for traditional Chinese Jing Xue. Prominent Western scholars, such 

as Heidegger, Gadamer, Ricoeur, Foucault, and Derrida, have strong ties to 

classical studies and Christian exegesis, each contributing uniquely to the modern 

transformation of ancient scholarship. Similarly, by engaging in a philosophical 

meta-dialogue with Chinese classical studies, mainly represented by Jing Xue, 

the Hermeneutics of Jing Xue likewise aims to promote the modernization of 

traditional Chinese scholarship.

Further, there is another question worthy of profound reflection: how many 

of the so-called Jing Xue by contemporary Chinese scholars are genuine? Or, 

borrowing the distinction made by Japanese scholar Hidezo Ikeda in his article 

“Jing Xue Zai Zhongguo Sixiang Li De Yiyi” ( 经学在中国思想里的意义 , 

The Significance of Jing Xue in Chinese Thought), are they engaged in Jing Xue 

or studies of Jing Xue ( 经学之学 , Jing Xue zhi xue)? According to Ikeda, Jing 

Xue is “a classical hermeneutics that seeks the truth of the Confucian Canons”—

that is, it takes “the unfolding of the Six Canons [ 六 经 , Liu Jing] as absolute 

truth” and “revering Confucian texts as sacred scriptures” as its foundational 

premises.110 Hence, “researches conducted from the standpoint and methods of 

modern classical philology” ( 古典文献学 , Gudian Wenxian Xue), including 

bibliography ( 目录学 , Mulu Xue), editorial studies ( 版本学 , Banben Xue), 

textual criticism ( 校勘学 , Jiaokan Xue), etc., is not Jing Xue in the traditional 

sense but rather the studies of Jing Xue. 111 This distinction, on the one hand, 

109  [ 美 ] 韩大伟著：《西方经学史概论》，上海：华东师范大学出版社 2012 年版，第 1 页。

110  [日 ]池田秀三撰、石立善译：《经学在中国思想里的意义》，见于彭林主编：《中国经学》（第十四辑），

桂林：广西师范大学出版社 2014 年版，第 1 页。

111  参见 [ 日 ] 池田秀三撰、石立善译：《经学在中国思想里的意义》，见于彭林主编：《中国经学》（第

十四辑），桂林：广西师范大学出版社 2014 年版，第 1-2 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 202 ···· 202 ··

positions Jing Xue as a classical hermeneutics, indirectly suggesting that Western 

classical studies or Christian exegesis can fully serve as references for Chinese 

Jing Xue. On the other hand, it raises the question: do scholars who no longer 

believe in the truth of the Six Canons actively contribute to the nourishment of 

traditional Chinese learning—or do they merely passively parasitize upon its 

legacy?

For a long time, perhaps this inertia and comfort of passive parasitism have 

not only prevented those scholars from reflecting on the variant relationship 

between their own academic research and traditional Jing Xue but also made 

them unwilling, reluctant, and seemingly unable to understand the modern 

transformation of Western classical scholarship and its internal relationship with 

hermeneutics. As such, their various misunderstandings and misinterpretations 

of the Hermeneutics of Jing Xue seem to be precisely the appropriate responses 

generated by their implicit discursive hegemony and self-mystification. In this 

regard, we should instead express a “understandable sympathy”!

However, no matter how futile it may have seemed in the past, we must 

reiterate it now and may continue doing so in the future: as a form of meta-

studies, the Hermeneutics of Jing Xue primarily and consistently interrogates not 

the “what” of scriptural annotations but the “how”—that is, the prerequisites that 

make interpretations of Confucian Canons possible, and the manipulative role of 

these prerequisites playing in meaning production and discourse formation. At 

the same time, what it transcends precisely is the research paradigm of the Qian-

Jia School, which prides itself on scientific objectivity, empirical verification, and 

erudition, as well as the epistemological orientation underlying it.

Nevertheless, slightly different from Hidezo Ikeda, I argue that it is only 

after the establishment of the Hermeneutics of Jing Xue as a (meta-)study of Jing 

Xue that the “dimension of truth and belief” in the Six Canons can authentically 

recur. To borrow Paul Ricoeur’s terms, for modern Chinese who have lost their 

“first naivety” (première naïveté)—having already completed the historical and 



·· 203 ···· 203 ··

Jiang Zhe	 From “Ἑρμῆς” to “Hermeneutics of Jing Xue” ( 经学诠释学 )

epistemological criticism of Confucian Scriptures—the Hermeneutics of Jing 

Xue may serve as ascending steps to attain “second naivety” (second naïveté) and 

thereby regain access to the “Great Way” in the Six Canons.112

Jiang Zhe, Professor at the School of Chinese Language and Literature, 

Shenyang Normal University

112  For the French concepts of “première naïveté” and “second naïveté,” see Paul Ricoeur, Finitude et culpabilité II: 
La Symbolique du mal, Paris: Éditions Montaigne, 1960, p.326.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 204 ···· 204 ··



·· 205 ··

Zusammenfassung: Im Gespräch mit Professor Hong Handing werden 

die praktische Dimension der Hermeneutik als philosophische Haltung und 

ihre Relevanz im Zeitalter der Künstlichen Intelligenz erörtert. Hong betont 

die hermeneutische Praxis als ontologische Wende und plädiert für eine 

„klassische Hermeneutik“, die sowohl in der eigenen Tradition verwurzelt 

als auch offen für den globalen Dialog ist. Er analysiert die Grenzen KI-

gestützter Übersetzung und unterstreicht die unersetzbare Rolle der praktischen 

Weisheit (phronēsis). Abschließend skizziert er eine Vision für einen pluralen 

Universalismus durch echte Horizontverschmelzung zwischen chinesischer und 

 

Hong Handing / Wang Hongjian / Li Guozheng

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem 
durch schöpferische Auslegung.

Ein Gespräch mit Professor Hong Handing

westlicher Philosophie.

Abstract: In the conversation with Professor Hong Handing, the practical 

dimension of hermeneutics as a philosophical attitude and its relevance in 

the age of artificial intelligence are discussed. Hong emphasizes hermeneutic 

practice as an ontological turn and advocates for a “classical hermeneutics” 

that is both rooted in its own tradition and open to global dialogue. He analyzes 

the limitations of AI-assisted translation and highlights the irreplaceable role 

of practical wisdom (phronēsis). Finally, he outlines a vision for a pluralistic 

universalism through genuine fusion of horizons between Chinese and Western 

philosophy.

摘要：这篇与洪汉鼎教授的对谈聚焦于诠释学作为哲学态度的实

践维度及其在人工智能时代的意义。洪教授强调，诠释学的实践体现了



·· 206 ···· 206 ··

一种存在论转向，并倡导既扎根自身传统又面向全球对话的“经典诠释

学”。他分析了人工智能辅助翻译的局限，重申了实践智慧的不可替代的

价值。最终，他通过中西哲学的真正视域融合，勾勒出多元普遍主义的

愿景。

Keywords: Hermeneutische Praxis, klassische Hermeneutik, 

phronēsis, Künstliche Intelligenz, Horizontverschmelzung 

Das Gespräch fand am 29. Juni 2025 in Peking statt. 
Wir danken Prof. Hong Handing herzlich für dieses Interview.

Li Guozheng: Sehr geehrter Herr Professor Hong, zunächst möchte ich 
Ihnen herzlich zur offiziellen Veröffentlichung der elfbändigen 
Gesammelten Werke von Hans-Georg Gadamer gratulieren, deren 
Übersetzung Sie geleitet haben. Dies ist zweifellos ein Meilenstein für die 
hermeneutische Forschung in China. Als einer der bedeutendsten 
Wegbereiter von Gadamers Denken im chinesischen Sprachraum sind Sie 
zugleich ein Zeitzeuge und Mitgestalter der fast fünfzigjährigen 
Entwicklung der Hermeneutik in China. Vor dem Hintergrund der 
heutigen neuen Lage: Welche neuen Überlegungen und Erfahrungen 
haben Sie in Bezug auf die Entwicklung der Hermeneutik – insbesondere 
in Bezug auf ihre zukünftige Ausrichtung in China?

Hong Handing: Vielen Dank, ich freue mich ebenfalls sehr über 

die Gelegenheit, mich mit der jüngeren Generation von Wissenschaftlern 

auszutauschen. Die Übersetzung dieser Werkausgabe ist in der Tat das Ergebnis 

vieler Jahre harter Arbeit zahlreicher Beteiligter. Es ging dabei nicht nur um 

die Übertragung von Worten, sondern vor allem um eine geistige Annäherung. 

Mein größter Wunsch ist es, durch dieses Projekt eine neue Generation junger 

Wissenschaftler heranzubilden, die die klassischen Texte der westlichen 

Philosophie wirklich in ihrer Tiefe verstehen können.

Die Frage, die Sie eben gestellt haben, ist von großer Bedeutung – sie 

berührt im Grunde genommen den Kern der hermeneutischen Entwicklung.



·· 207 ···· 207 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

Philosophie ist keineswegs leeres Gerede im Elfenbeinturm; sie muss 

sich den grundlegenden Fragen der Zeit stellen. Philosophie ist zuallererst 

eine praktische Tätigkeit – ein Philosophieren. In der heutigen Zeit stehen 

wir einerseits vor der Herausforderung, die die Künstliche Intelligenz für 

traditionelle Formen des Denkens und Erkennens bedeutet, und andererseits vor 

der zunehmenden Marginalisierung der Geisteswissenschaften insgesamt. In 

einem solchen Kontext müssen wir den Sinn und die Aufgabe der Hermeneutik 

Hong/Wang/Li 

neu überdenken.

        

 

Wang Hongjian: Sie haben soeben den Ausdruck „Philosophieren“ 

verwendet – das erinnert mich an die in den letzten Jahren geführten 

Diskussionen über die sogenannte „praktische Wende“ (practical turn) der 

Hermeneutik. In diesem Zusammenhang tauchen zwei Begriffe immer wieder 

auf, die jedoch in der Anwendung leicht miteinander verwechselt werden: 

Hermeneutic Practice und Practical Hermeneutics – also auf Deutsch etwa 

„hermeneutische Praxis“ und „praktische Hermeneutik“. Wie beurteilen Sie das 

V

Seit wir vor über zwanzig Jahren die Idee einer „chinesischen 

Hermeneutik“ vorgeschlagen haben und später die Möglichkeit einer

„klassischen Hermeneutik“ in den Mittelpunkt rückten, ging es im Kern immer 

um dieselbe Frage: Wie kann diese Lehre vom Verstehen im zeitgenössischen 

chinesischen Kontext wurzeln und gedeihen? Wie kann sie auf unsere eigene 

kulturelle Erfahrung antworten und wie können wir eine Stimme entwickeln, 

die wirklich die unsere ist?

erhältnis dieser beiden Konzepte?

     

         

Hong Handing: Diese Frage ist sehr gut gestellt und trifft tatsächlich den 

Kern des Problems. Der Begriff Hermeneutic Practice, also „hermeneutische 

Praxis“, ist vergleichsweise leichter zu verstehen. Er bezeichnet die  

Anwendung der Hermeneutik als einer universellen Methodologie in konkreten 

Bereichen wie der Ethik, der Rechtswissenschaft, der Ästhetik oder auch der 

Theologie. In dieser Richtung wird die Anwendbarkeit und der praktische 



·· 208 ···· 208 ··

Nutzen der Hermeneutik für verschiedene Disziplinen betont. Sie erinnert uns 

daran, dass wir nicht bei rein theoretischen Konstruktionen stehen bleiben 

dürfen, sondern die konkrete Handhabung hermeneutischer Verfahren in realen 

Problemkontexten ernst nehmen müssen.

Wenn wir jedoch auf Gadamers spätere Philosophie zurückkommen, 

insbesondere auf seine These, dass „Hermeneutik praktische Philosophie ist“, 

dann verändert sich die Perspektive grundlegend. Es geht hierbei nicht einfach 

um eine Ausweitung des Anwendungsbereichs, sondern um eine ontologische 

Wende – genau das ist, wie Sie richtig sagen, der Kern einer praktischen 

Hermeneutik.

Auf dieser Ebene dürfen wir praktische Philosophie nicht länger als ein 

objektives, von außen betrachtbares Forschungsfeld verstehen. Sie beschreibt 

nicht mehr bloß soziales Handeln, sondern verlangt von uns, von unserer 

eigenen Situation auszugehen und uns den uns unmittelbar betreffenden Fragen 

zu stellen. In diesem Sinne ist das Verstehen selbst bereits eine Praxis – eine 

Weise des In-der-Welt-Seins, eine Entfaltung unserer Existenzform.

Wir streben danach, Texte oder Geschichte zu verstehen, nicht um 

vermeintlich „neutrales“ Wissen zu erlangen, sondern um uns selbst in 

den Dialog einzubringen – mit unseren Vorverständnissen und unseren 

gegenwärtigen Herausforderungen. Dieser Vorgang ist keineswegs neutral oder 

distanziert, sondern erfordert ein tiefes Mitvollziehen: Wir treten durch das 

Gespräch in die Welt des Gegenübers ein, und zugleich lassen wir uns dabei 

auf das Gegenüber ein. So kommt es zur sogenannten Horizontverschmelzung 

– einem Prozess, der nicht nur unser Weltverständnis verändert, sondern in

subtiler Weise auch uns selbst formt und verwandelt.

Das eigentliche Ziel des Verstehens liegt daher nicht in der Gewinnung 

objektiver Wahrheit, sondern in der Ermöglichung eines sinnvolleren Lebens 

und Handelns in der jeweiligen konkreten Situation. Das ist die wahre 

Bedeutung der Hermeneutik als praktischer Philosophie.



· · 209 ··· · 209 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

Li Guozheng: Sie haben davon gesprochen, dass Verstehen darauf abzielt, 

besser handeln zu können – das erinnert mich an das aristotelische Konzept 

der phronēsis, der praktischen Weisheit. Gadamer scheint gerade durch die 

Wiederbelebung dieses alten Begriffs eine Antwort auf die methodologischen 

Irrwege des neuzeitlichen Szientismus geben zu wollen – oder gar einen 

Hong/Wang/Li 

bewussten Widerstand dagegen zu formulieren?

Hong Handing: Ganz genau. Diese Denklinie durchzieht sowohl 

Heideggers als auch Gadamers Philosophie und bildet einen zentralen 

Angelpunkt ihrer Kritik an der neuzeitlichen Vernunft. Aristoteles unterscheidet 

bekanntlich drei Formen des Wissens: epistēmē (theoretisches Wissen), technē 

(technisches Können oder Kunstfertigkeit) und phronēsis (praktische Weisheit). 

Theoretisches Wissen zielt auf allgemeingültige Wahrheiten, technē bezieht 

sich auf reproduzierbare Herstellungsprozesse, während phronēsis die Fähigkeit 

meint, in konkreten, wechselhaften ethischen oder politischen Situationen 

angemessen zu urteilen und zu handeln. Phronēsis ist kein vollständig 

regelgeleitetes Handlungssystem – sie beruht auf Erfahrung, sittlicher Bildung 

und situationsbezogener Einsicht. Bei Aristoteles ist sie stets mit dem Streben 

nach einem „guten Leben“ verknüpft.

Gadamer greift diesen Begriff der praktischen Weisheit auf, um das 

hermeneutische Verstehen zu charakterisieren. Für ihn ist Verstehen keine durch 

Methodologie vollständig steuerbare Technik, sondern vielmehr eine Kunst 

– also eine praxisorientierte, erfahrungsbasierte Form der Anwendung. Und 

diese Anwendung ist bei ihm kein äußerlicher Schritt, der dem Verstehen erst 

nachgeordnet ist, sondern ein immanenter Bestandteil des Verstehens selbst.

Ich habe an anderer Stelle zwischen Erklären und Auslegen unterschieden, 

um genau diesen Unterschied deutlich zu machen: Erklären ist die methodisch 

disziplinierte Technik, während Auslegen die wirklich anwendungsbezogene, 

praktische Dimension des Verstehens repräsentiert. In Anlehnung an 

Marx könnte man sagen: Die Philosophen haben die Welt nur verschieden 



·· 210 ···· 210 ··

interpretiert – es kommt aber darauf an, sie zu verändern.

Gadamers Rückgriff auf die phronēsis zielt also im Kern darauf, die 

Hermeneutik aus der Illusion einer „einzig richtigen Methode“ zu befreien – 

hin zu einem ursprünglichen Verständnis des Verstehens als Lebenspraxis. Und 

genau in dieser Praxis zeigt das Verstehen seine grundlegende Offenheit, seine 

Risikobehaftetheit, aber eben auch sein kreatives Potenzial.

Wang Hongjian: Dies führt uns zu einer durchaus bemerkenswerten 

Frage. In der Regel betrachten wir die Geschichte der Hermeneutik als eine 

Geschichte des ständigen „Überschreitens“: vom besonderen zum allgemeinen 

Verständnis, vom methodologischen zum ontologischen Zugang – als ob ihre 

Entwicklung immer darauf abziele, frühere Rahmen zu durchbrechen und ein 

höheres Maß an philosophischem Selbstbewusstsein zu erreichen. Andererseits 

aber scheint Gadamer – etwa durch die Wiederaufnahme des aristotelischen 

Begriffs der phronēsis – gerade eine Rückkehr zu den Denkressourcen 

der Antike zu betonen. Wie beurteilen Sie vor diesem Hintergrund die 

Entwicklungsgeschichte der Hermeneutik: Ist sie eher eine Bewegung des 

Überschreitens oder des Zurückkehrens?

Hong Handing: Das ist eine sehr tiefgründige Frage. In einem Artikel, 

den ich im vergangenen Jahr veröffentlicht habe,1 habe ich mich ebenfalls 

ausführlich mit diesem Thema auseinandergesetzt. Meiner Ansicht nach 

verläuft die Entwicklung der Hermeneutik nicht geradlinig, sondern gleicht 

vielmehr einer spiralförmigen Aufwärtsbewegung. Bei jeder „Rückkehr“ wird 

eine Überwindung vollzogen, bei jedem „Voranschreiten“ wird die Tradition 

neu aktiviert und erhält gegenwärtige Relevanz.

Das „Zurückkehren“ is t  dabei  keineswegs konservat iv  oder 

rückwärtsgewandt, sondern ein philosophisch strategischer Rückschritt – 

mit dem Ziel, eine tiefere Grundlage des Verstehens zu erreichen. Diese 

 1 Hong Handing: „Auslegung und Erklärung – Eine begriffsgeschichtliche Studie“, Philosophische Forschung, 2024, 
Nr. 10.



· · 211 ··· · 211 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

„Rückkehr“ dient dazu, Ressourcen in der Tradition zu entdecken und 

Möglichkeiten in den Klassikern neu zu erschließen, nicht aber darin 

steckenzubleiben oder vergangene Muster bloß zu imitieren. Kurz gesagt: Die 

Geschichte der Hermeneutik ist niemals eine entweder-oder-Entscheidung 

zwischen „Überschreiten“ und „Zurückkehren“, sondern ein kontinuierlicher 

Hong/Wang/Li 

voranschreitender dialektischer Prozess zwischen beiden Bewegungen.

Wang Hongjian: Wenn Sie über „praktische Weisheit“ sprechen, 

erwähnen Sie erneut das Konzept der Anwendung. Ich habe bemerkt, dass Sie 

kürzlich gemeinsam mit Gao Yuhan Gadamers Seminar zur philosophischen 

Hermeneutik ins Chinesische übersetzt haben. In diesem Werk hat Gadamer 

explizit seine Überlegungen zur „Anwendung“ aufgenommen und darauf 

hingewiesen, dass dieses Kapitel in Wahrheit und Methode als das umstrittenste 

gilt.

Offensichtlich unterscheidet sich die „Anwendung“ in hermeneutischem 

Sinne wesentlich von der gebräuchlichen Bedeutung des Begriffs. Es 

geht nicht darum, eine vorgegebene Theorie mechanisch auf ein Objekt 

anzuwenden, sondern darum, dass die Praxis in hohem Maße die Entstehung 

und Entwicklung der Theorie selbst konstituiert und bestimmt. Wenn wir also 

von „hermeneutischer Praxis“ sprechen, heißt das nicht, dass die Theorie die 

Praxis leitet, sondern vielmehr, dass die Praxis eine ständige Erneuerung der 

Theorie fordert. Dies bedeutet zugleich, dass wir immer wieder in konkrete 

praktische Situationen zurückkehren müssen, um die grundlegenden Fragen der 

Hermeneutik neu zu verstehen.

Hong Handing: Ihre Ausführung ist sehr treffend. Hermeneutik ist im 

Kern eine zukunftsgerichtete philosophische Denkweise. Jede neue Situation, 

der wir begegnen – sei es technologische Entwicklung, gesellschaftlicher 

Wandel oder eine Krise der Geisteswissenschaften – zwingt uns, die Struktur 

des Verstehens, die Stellung der Tradition und die Möglichkeiten des „Dialogs“ 

neu zu überdenken.



· · 212 ··· · 212 ··

Mit  anderen Worten:  Hermeneut ik  is t  kein  abgeschlossenes 

theoretisches System, sondern eine offene, sich ständig selbst erneuernde 

Form des Verstehens. In diesem Prozess ist es die Praxis, die die Theorie 

vorantreibt. Deshalb dürfen wir Anwendung nicht als bloßen Anhängsel der 

Theorie betrachten, sondern als einen inneren Bestandteil des Verstehens 

– eine philosophische Haltung, die sich der Gegenwart zuwendet und auf 

Herausforderungen antwortet. Die Rückkehr zur Praxis bedeutet nicht, die 

Theorie aufzugeben, sondern ihr neues Leben einzuhauchen, damit sie in einer 

sich wandelnden Realität offen, kritisch und kreativ bleibt.

Li Guozheng: In Anschluss an die zuvor diskutierten Fragen zur 

„Anwendung“ und Praxis möchte ich ein besonders aktuelles Thema 

ansprechen: die Herausforderungen, die moderne Technik für die Hermeneutik 

mit sich bringt. Die rasante Entwicklung der Künstlichen Intelligenz 

(KI), insbesondere im Bereich der Übersetzung, führt dazu, dass viele 

Wissenschaftler bereits sagen, dass sie „mit der KI nicht mehr mithalten“ 

können. Bedeutet dies, dass das Übersetzen – eine der typischen praktischen 

Formen der Hermeneutik – letztlich von der Technik ersetzt werden wird?

Hong Handing: Das ist ein Problem, das ich jüngst selbst hautnah 

erfahren habe. Ich habe KI-Systeme angewiesen, einige philosophische Texte 

zu übersetzen, die nicht nur Deutsch, sondern auch Latein, Italienisch und 

weitere Sprachen enthielten. Tatsächlich zeigt die KI bei der Bearbeitung 

mehrsprachiger Texte und der Recherche eine beeindruckende Effizienz, ihr 

Datenvolumen übersteigt bei weitem das menschliche Gehirn. Man kann sich 

vorstellen, dass dadurch eine gewisse Abhängigkeit entstehen könnte: „Da es 

KI-Übersetzungen gibt, muss ich keine Fremdsprachen mehr lernen“ – die 

Technik scheint also gewisse menschliche Funktionen „ersetzen“ zu können.

Das Problem ist jedoch, dass die von ihr „übersetzten“ Inhalte einer 

tieferen Prüfung nicht standhalten. Sie bearbeitet die Oberfläche der Sprache, 

nicht die tiefere Bedeutung. KI basiert auf Algorithmen und Mustererkennung 



· · 213 ··· · 213 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

großer Datenmengen, sie besitzt keinen Geist und kein Denken. Wie Sie 

zuvor das Konzept der praktischen Weisheit erwähnt haben, liegt der Kern 

des Übersetzens nicht in technischer Ausführung, sondern in der Fähigkeit 

zu Verstehen und Urteilen – in einem tiefgehenden Dialog des Übersetzers 

mit dem Text, basierend auf seiner Persönlichkeit, Geschichte, Kultur und 

Hong/Wang/Li 

Lebenserfahrung.

Verstehen bedeutet, dass man im Dialog mit dem Text eine Art sinnliche 

Erschütterung und Transformation erlebt; es bedeutet, dass das eigene 

Denken berührt und umgestaltet wird. KI kann Sprachstile imitieren und 

Wortbeziehungen wiedergeben, aber sie kann keinen echten Gedankensprung 

vollziehen – diese kreative Überbrückung von einem Begriff zum anderen ist 

für Technik unerreichbar. Deshalb betone ich immer wieder, dass KI zwar ein 

mächtiges Hilfsmittel sein kann, aber niemals die Stellung des Menschen als 

verstehendes Subjekt ersetzen kann.

Wang Hongjian: Ja, ich sehe das genauso. Auch wenn die maschinelle 

Übersetzung durch Künstliche Intelligenz auf technischer Ebene beachtliche 

Fortschritte gemacht hat, bleibt ihr Fokus doch auf der sprachlichen 

Oberflächenvermittlung zwischen verschiedenen Sprachen beschränkt. Was sie 

ausblendet, ist die gemeinsame Grundlage, die über die Sprache hinausreicht – 

nämlich die Dimension des Transzendenten.

Die Übersetzung zwischen zwei Sprachen ist nicht einfach nur eine 

Verbindung zweier sprachlicher Systeme, sondern ein Dialog zwischen zwei 

Kulturen, zwei historischen Erfahrungsräumen – eine jeweils unterschiedliche 

Antwort auf eine gemeinsame Wahrheit oder auf das Transzendente. Ohne 

ein Bewusstsein für diese transzendente Bedeutungsebene kann keine echte 

philosophische Übersetzung gelingen. In diesem Sinne mangelt es der KI, so 

sehr sie dem Menschen in der sprachlichen Technik vielleicht überlegen ist, 

dennoch an praktischer Weisheit – an jener Einsicht in das Transzendente, die 

für jede tiefere Verständigung unabdingbar ist.



· · 214 ··· · 214 ··

Li Guozheng: Die Herausforderung durch Künstliche Intelligenz 

ist letztlich nur ein Symptom eines umfassenderen gesellschaftlichen 

Wandels. Derzeit lässt sich allgemein eine Tendenz beobachten, der 

zufolge die Naturwissenschaften stark bevorzugt werden, während die 

Geisteswissenschaften zunehmend an Bedeutung verlieren. Der Raum für 

humanistische Disziplinen wird kontinuierlich eingeschränkt, und es herrscht 

eine Atmosphäre des generellen Vertrauensverlusts. Diese Lage erinnert an den 

historischen Kontext, in dem Dilthey das Konzept der „Geisteswissenschaften“ 

formulierte – als Gegenbewegung zur Vorherrschaft der Naturwissenschaften. 

Wie schätzen Sie in der heutigen Situation die Bedeutung einer Rückbesinnung 

auf das Konzept der „Geisteswissenschaften“ ein?

Hong Handing: Es ist äußerst notwendig. Wir können nicht leugnen, 

dass die Künstliche Intelligenz und verwandte Technologien einen enormen 

Impuls für die gesellschaftliche Entwicklung gegeben und unsere Produktions- 

wie Lebensweise tiefgreifend verändert haben. Doch geistige Freiheit ergibt 

sich daraus keineswegs automatisch. Unser geistiges Leben ist nach wie vor 

in hohem Maße von materiellen Bedingungen abhängig – ja, es wird oft sogar 

von der Logik der Technik bestimmt –, ohne dass wir notwendigerweise echte 

Freiheit erlangen.

So fortgeschritten die Technologie auch sein mag, so wohlhabend die 

materielle Welt auch erscheint – all dies bedeutet nicht automatisch geistige 

Autonomie oder innere Freiheit. Gerade an dieser Stelle wird der unverzichtbare 

Wert der Hermeneutik und der Geisteswissenschaften deutlich. Unser Interesse 

gilt jenen Dimensionen, die sich nicht quantifizieren oder digitalisieren lassen: 

Sinn, Wert, Geschichte und die geistige Welt des Menschen. In einer Zeit, in der 

alles zur Quantifizierung und Technisierung tendiert, beharrt die Hermeneutik 

auf der irreduziblen Komplexität und Tiefe menschlicher Existenz – und bietet 

uns damit eine einzigartige Denkweise sowie philosophische Ressourcen, um 

das Selbstvertrauen des Geistes zu bewahren.



·· 215 ···· 215 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

Li Guozheng: Angesichts der globalen technischen Herausforderungen 

und der humanistischen Krise – welche besonderen Stärken sehen Sie in der 

klassischen Hermeneutik, und welche Verantwortung sollte sie Ihrer Meinung 

nach heute übernehmen? Besonders interessiert mich dabei auch: Welche tiefere 

Bedeutung könnte sie im Hinblick auf die Förderung eines zivilisatorischen 

Hong/Wang/Li 

Dialogs zwischen uns und der westlichen Hermeneutik entfalten?

Hong Handing: Die besondere Stärke der klassischen Hermeneutik liegt 

gerade in ihrer Verortung im Zwischen. Sie ist tief in der eigenen kulturellen 

Tradition verwurzelt und zugleich vollständig offen gegenüber der Welt. 

Einerseits verfügt die chinesische exegetische Tradition über einen reichen 

Schatz praktischer Weisheit – ein unschätzbares geistiges Erbe. Andererseits 

muss die klassische Hermeneutik über das Lokale hinausgehen und die 

Spannungen zwischen Tradition und Moderne, zwischen dem Besonderen und 

dem Universellen verantwortungsvoll austragen.

Ich habe einmal vorgeschlagen, dass das Prinzip der „Harmonie in der 

Verschiedenheit“ ( 和而不同 ) drei Ebenen umfasst: Die erste Ebene ist die der 

gegenseitigen Nichteinmischung – das entspricht einem kulturellen Relativismus. 

Die zweite Ebene ist die der komplementären Lernprozesse, wie Gadamer es mit 

dem Begriff der „Horizontverschmelzung“ beschreibt: ein Dialog, in dem die 

Kulturen ihre je eigene Besonderheit bewahren, sich aber gegenseitig bereichern 

und inspirieren. Das stellt zweifellos einen Fortschritt im kulturellen Austausch 

dar – doch es ist nicht das letzte Ziel. Die dritte und höchste Ebene besteht 

darin, dass in der Tiefe des Dialogs ein neues Gemeinsames entsteht – eine 

Form des „pluralen Universalismus“. Eine solche Universalität darf jedoch 

nicht mehr hegemonial, nicht mehr eurozentrisch gedacht werden, sondern 

muss sich in den konkreten Praktiken unterschiedlicher Kulturen realisieren 

und bewähren.

Gerade hierin liegt der originäre Beitrag der klassischen Hermeneutik 

zum globalen Denken: In der schöpferischen Spannung mit dem Anderen neue 



· · 216 ··· · 216 ··

philosophische Formen zu bilden, die sowohl aus China hervorgehen als auch 

für die Welt relevant sind. Das ist nicht nur unsere Verantwortung, sondern 

auch unsere Hoffnung für die Zukunft.

Li Guozheng: In den letzten Jahren hat sich in der akademischen Welt der 

Begriff der „chinesischsprachigen Philosophie“ ( 汉语哲学 ) etabliert, und es 

gibt sogar Stimmen, die von einer „chinesischsprachigen Hermeneutik“ ( 汉语

诠释学 ) sprechen. Wie stehen Sie zu dieser Entwicklung?

Hong Handing: Ich stehe diesem Begriff eher mit Vorsicht, ja sogar 

mit Skepsis gegenüber. Zunächst einmal lässt sich die Bezeichnung 

„chinesischsprachige Philosophie“ leicht mit der westlichen „Sinologie“ 

verwechseln. Wissen Sie, welche Stellung die Sinologie im internationalen 

Wissenschaftssystem einnimmt? In Ländern wie Deutschland oder 

den USA wird die Sinologie nicht als Teil der Philosophie angesehen 

– Philosophieprofessoren begegnen ihr häufig mit einem gewissen 

Überlegenheitsgefühl oder gar mit Geringschätzung. Doch wir betreiben 

Philosophie, nicht Sinologie. Diese fachliche Verortung muss absolut klar sein, 

andernfalls verwischen sich die disziplinären Grenzen, was der akademischen 

Ernsthaftigkeit schadet.

Zweitens: China ist ein multiethnischer Staat mit einer Vielzahl 

kultureller und philosophischer Traditionen. Es ist offensichtlich unzureichend, 

all diese Vielfalt unter dem Begriff „chinesischsprachige Philosophie“ 

zusammenzufassen. Eine bloße Sprachgrenze darf nicht zum Maßstab für die 

Zugehörigkeit zu einem philosophischen System werden. Die Tiefe und Weite 

der Philosophie überschreiten bei weitem den Rahmen einer einzelnen Sprache.

Noch grundsätzlicher ist die Frage, ob man unter „chinesischsprachiger 

Philosophie“ auch das Studium westlicher Philosophie auf Chinesisch fassen 

will – was manche tatsächlich befürworten. Doch wenn man dieser Logik 

folgt: Sollen wir dann etwa die Arbeiten deutscher Gelehrter zur chinesischen 

Philosophie als „deutschsprachige Philosophie“ bezeichnen? Das ist begrifflich 



· · 217 ··· · 217 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen Wissenssystem

nicht haltbar. Philosophie ist nicht einfach an eine Sprache gebunden, sondern 

Hong/Wang/Li 

an Systeme des Denkens und Traditionszusammenhänge.

Wang Hongjian: Der entscheidende Unterschied zwischen einer 

„chinesischsprachigen Hermeneutik“ und einer „chinesischen Hermeneutik“ 

liegt meines Erachtens darin, dass erstere die zentrale Rolle der Sprache 

betont – und genau das ist ja auch das Kernanliegen der Hermeneutik. 

Sprache ist nicht bloß ein Medium der Kommunikation, sondern der Ort, 

an dem Denken entsteht und Verstehen möglich wird. Wenn wir von einer 

„chinesischsprachigen Hermeneutik“ sprechen, dann geht es letztlich darum, 

die Eigenart der chinesischen Sprache als Ausgangspunkt zu nehmen, um 

Formen des Verstehens und Interpretierens zu reflektieren. Das steht ganz im 

Einklang mit dem hermeneutischen Interesse an der Sprachlichkeit unseres 

Weltbezugs. Was halten Sie von diesem Ansatz?

Hong Handing: In diesem Kontext können wir von „chinesischer 

Hermeneutik“ ( 中文诠释学 )2 sprechen, ohne unbedingt „chinesischsprachige 

Hermeneutik“ zu sagen. So wie die deutsche Philosophie sowohl als 

„Philosophie in Deutschland“ als auch als „Philosophie auf Deutsch“ übersetzt 

werden kann, lässt sich the Chinese philosophy ebenso als „Philosophie in 

China“ oder „Philosophie auf Chinesisch“ verstehen. „Philosophie auf Chinesisch“ 

( 中文哲学 ) spiegelt tatsächlich das aktive Bemühen zeitgenössischer chinesischer 

Gelehrter wider, philosophische Konzepte zu entwickeln, wobei die sprachlichen 

Besonderheiten und kulturellen Kontexte tiefgehend berücksichtigt werden.

Im Vergleich dazu halte ich jedoch den Begriff der „klassischen 

Hermeneutik“ für inklusiver. Diese ist nicht nur in einem reichen traditionellen 

2  Professor Hong Handing meint damit, dass der Begriff „chinesische Hermeneutik“ sowohl eine nationale als 
auch eine sprachliche Bedeutung hat. Er kann sich gleichermaßen auf die Hermeneutik in China als auch auf die 
Hermeneutik auf Chinesisch beziehen. Zudem verwendet er den Begriff „Zhongwen“ ( 中文 ) anstelle von „Hanyu“ 
( 汉 语 ), da China ein multiethnischer Staat ist, in dem neben der chinesischen Sprache auch viele andere Sprachen 
gesprochen werden. Somit ist die Bezeichnung „Zhongwen“ inklusiver und berücksichtigt diese sprachliche Vielfalt 
besser.



· · 218 ··· · 218 ··

Fundus verwurzelt, sondern legt zugleich starken Wert auf Dialog und 

Offenheit. So kann sie kulturelle und gedankliche Traditionen besser 

miteinander verbinden und den Austausch sowie die Verschmelzung zwischen 

chinesischer und westlicher Philosophie fördern. Aus der Perspektive der 

internationalen Kommunikation und des interkulturellen Verständnisses 

besitzt die klassische Hermeneutik daher zweifellos größere Lebendigkeit und 

Entwicklungspotenziale.

Li Guozheng: Vielen Dank, Herr Professor Hong, für Ihre ausführlichen 

Ausführungen. Sie haben ausgehend von der praktischen Natur der 

Hermeneutik das Konzept der klassischen Hermeneutik skizziert und deren 

bedeutende Rolle im Zeitalter der Technik dargelegt. Ihre Darstellung zeichnet 

für uns einen klaren und tiefgründigen geistigen Weg nach. Zum Abschluss 

unseres Gesprächs: Welche Wünsche und Ratschläge möchten Sie besonders 

den jungen Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern mit auf den Weg geben?

Hong Handing:  Ich ermutige junge Wissenschaftlerinnen und 

Wissenschaftler stets dazu, auch wenn das akademische Umfeld nicht immer 

ideal ist, die reine Leidenschaft und Beharrlichkeit für die Wissenschaft 

niemals aufzugeben. Ich kenne viele junge Forschende, die zwar nicht an 

Spitzenuniversitäten tätig sind, aber durch ihre Begeisterung und ihren 

Durchhaltewillen bemerkenswerte Erfolge erzielt haben. Die Überlieferung der 

akademischen Tradition beruht letztlich genau auf diesem Geist.

Der Aufbau der Hermeneutik ist ein offenes und fortwährendes 

Unterfangen ohne festes Ende, sondern ein sich immer weiter entfaltender 

Dialog – ein Dialog mit den Klassikern, mit der westlichen Philosophie und 

mit unserer eigenen Zeit. Ihre Zukunft hängt maßgeblich vom Einsatz und der 

Kreativität eurer Generation ab.



·· 219 ···· 219 ··

Auf dem Weg zu einem eigenständigen WissenssystemHong/Wang/Li 

Hong Handing, Researcher at the Beijing Academy of Social Sciences, holds an
 honorary doctorate from the University of Düsseldorf, Germany. He directed 

the Chinese translation of Gadamer’s 11-volume collected works, which was 

Wang Hongjian, Hundred Talents Program Researcher at the 

School of Philosophy, Zhejiang University, PhD in Philosophy from the 

published by the Commercial Press in 2024 .

University of Freiburg, Germany.

Li Guozheng, Lecturer at Shanxi Datong University.



·· 220 ···· 220 ··



·· 221 ··

黄政文

危机时代的理性主义者
—— 倪梁康《反思的使命》中的胡塞尔形象

摘要：《反思的使命》两卷本详细论述了现象学家胡塞尔的生平思想

史以及思想交互史。作者未陷于史料堆砌之中，《反思》一书中横贯着一

种同一的胡塞尔形象，该形象与其思想内在的多重性并不相悖。本文认

为，此种“同一的胡塞尔形象”或许可以陈述为一种“危机时代的理性

主义者”，即：胡塞尔身处知识转型的关键期，其思想一方面具备了多样

性、转型性乃至改革性；一方面胡塞尔自觉地在“危机中坚持理性与反

思”，与各类非理性主义保持距离。本文将具体分析《反思》一书是如何

描述这一胡塞尔形象的。

Zusammenfassung: Das zweibändige Werk Die Mission der Reflexion 

bietet eine ausführliche Darstellung sowohl der lebensgeschichtlichen 

Entwicklung als auch der intersubjektiven Denkgenealogie des Phänomenologen 

Edmund Husserl. Der Autor verfängt sich dabei nicht in einer bloßen Aufzählung 

historischer Materialien; vielmehr durchzieht das Werk ein einheitliches Bild 

Husserls, das sich nicht in Widerspruch zur inhärenten Vielgestaltigkeit seines 

Denkens setzt. Diese Studie vertritt die These, dass dieses „einheitliche Husserl-

Bild“ als das eines „Rationalisten im Zeitalter der Krise“ beschrieben werden 

kann: Husserl befand sich in einer epistemischen Umbruchzeit, in der sein 

Denken einerseits pluralistisch, transformativ und reformorientiert geprägt ist, 

andererseits aber durch eine bewusste Beharrung auf Rationalität und reflexiver 

Verantwortung gegenüber der Krise charakterisiert wird. Der vorliegende Beitrag 

analysiert exemplarisch, auf welche Weise Die Mission der Reflexion diese 

spezifische Husserl-Gestalt phänomenologisch rekonstruierbar macht.



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

·· 222 ···· 222 ··

Abstract: The two-volume work The Mission of Reflection offers a detailed 

account of the intellectual biography of the phenomenologist Edmund Husserl, 

as well as a reconstruction of the historical interrelations within his thought. The 

author does not become entangled in a mere compilation of historical materials; 

rather, a coherent image of Husserl runs throughout the book—one that does 

not conflict with the intrinsic multiplicity and complexity of his thinking. This 

article argues that such a “unified image of Husserl” may be characterized as that 

of a “rationalist in an age of crisis”: situated at a pivotal moment of epistemic 

transformation, Husserl’s thought is marked, on the one hand, by diversity, 

transformation, and even reform; and on the other, by a deliberate insistence on 

reason and reflection in the face of crisis, maintaining a critical distance from 

various forms of irrationalism. This paper will analyze in detail how The Mission 

of Reflection constructs and conveys this particular figure of Husserl.

Keywords：《反思的使命》，胡塞尔，现象学，理性主义，危机时代

《反思的使命》是倪梁康教授为埃德蒙德·胡塞尔（Edmund Husserl）

所写下的长篇思想传记。按照作者的说法，这样一种关于胡塞尔的详尽

评注是长期缺失的。1
不过通过阅读本书序言我们可以发现，作者写作

此书不仅仅是出于一种填充学术空白的创新冲动，而是他感受到了某种

“使命”。

作
者被胡塞尔哲学所主动承担的“人类反思与自身完善”的使命

所打动和感召，于是他本人也获得了某种使命感，促使他要

把胡塞尔的使命在当今时代被“理解和宣示”。作者强调，要对一个哲学

家的使命进行“再理解”，不仅仅需要阅读他的文本和手稿，还要详细呈

现他的人生经历、生活情景以及思考历程，即通过把握哲学家本人生命

历程的整体性而获得——这种写作方法也正符合胡塞尔关于“生活世界”

的观点。

1  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，商务印书馆，2024 年，序曲，第 3 页。



·· 223 ···· 223 ··

黄政文	 危机时代的理性主义者——《反思的使命》中的胡塞尔形象

于是在哲学性和历史性的双重要求下，《反思的使命》两卷本的基本

框架被确定下来。在第一卷中，胡塞尔的生平按照年代顺序来进行论述，

教育求学、写作发表、社会交际、演讲授课等“身体性”的经历构成了

“故事线”的基本时间轴；同时，这时间轴里穿插着胡塞尔人生不同时期

所对应的公开著作以及重要手稿的集中评论，这些评论被作者称为胡塞

尔的“心灵表达史”和“心灵独白史”。2

而在第二卷，作者同样兼顾了身体和心灵两方面，不过故事的论述

线索却不是按照时间展开的，而是围绕胡塞尔与他人的关系，进行了一种

“主题性”的排列。在这里，作者在给出胡塞尔与某位师友、弟子或同代

人的交往历史的同时，也同时论述了胡塞尔对于某一项哲学主题的思考。

通过按照这样的编排，《反思的使命》不仅是可靠而丰富的，还避免了因

论证冗长而出现的枯燥与单调，成为一部可阅读、可理解的思想性文本。

呈现在读者面前的不是胡塞尔生平材料的简单排列，而是一种连贯

的胡塞尔形象：一位不断探索人类知识基础和人的自我结构的反思者，

一位危机时代的理性主义者。

一、《反思的使命》中胡塞尔的多重面孔一、《反思的使命》中胡塞尔的多重面孔

胡塞尔的公众形象可能是略显单一的：他的肖像和他的哲学一样严

肃，他的人生轨迹和他的哲学态度一样传统；这位现象学的创始人建立

起了令人兴奋的新的哲学方法，他的弟子们受益现象学方法极大的开阔

了哲学的讨论空间，他自己始终却着迷于纯粹现象学与纯粹哲学的问题。

但是对于更进一步的哲学和思想领域的从事者而言，胡塞尔又有着

斑斓繁多的侧影，以至于这些侧影有时候似乎很难指向同一个胡塞尔形

象。胡塞尔的社交和兴趣是广阔的，他和 19 世纪末期 -20 世纪初期这个

时间段里欧洲几乎所有的知识圈子都有交际：纯粹数学、应用数学、新

康德主义、分析哲学、逻辑学、心理学、历史学、语言学、宗教学、科

学史……胡塞尔的哲学论题是丰富多彩的：命题判断、代现理论、直观

性、主观经验感受、先验自我、柏拉图主义、意识哲学、身体理论、主

2  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，序曲，第 9 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 224 ··· · 224 ··

观时间与科学时间、主体间性与主体间交互、生活世界、历史目的论、

价值哲学与实践理性……而且，胡塞尔不仅仅热衷于在现象学的地基上

搭建起层台累榭，他还往往往回深挖并重构现象学的地基，
3
这就使得在我

们在一开始获得的比较稳定的印象也变得模糊不清了。

《反思的使命》将胡塞尔人生与学术的各种侧面仔细盘点，
4
却也并没

有迷失在胡塞尔人生和思想的“赫拉克利特之流”
5
中，以至于让胡塞尔的

形象难以索解。作者表明，胡塞尔思想的多元性可以同一在一种具备一

致性的学术理想之中。

《反思的使命》详尽地对胡塞尔的社交脉络、胡塞尔对时代议题的思

考以及其与同时代人的时空交织加以整理。首先是胡塞尔素未谋面而在

广义的时空中交集的“老乡们”：作家弗兰茨·卡夫卡，数学家 -逻辑学

家库尔特·哥德尔，精神分析学家西格蒙德·弗洛伊德，遗传学家格里

戈尔·孟德尔，音乐学家古斯塔夫·马勒。
6
这些“危机时代”的精神代

表们和埃德蒙德·胡塞尔一起，勾勒出 20 世纪初期人类知识发展的现代

性与后现代性——在知识的多元化中深入人类的精神和物质中未被探索

的底层，在各个领域种开创一种前任未曾设想的新范式。正如欧根·芬

克所言：胡塞尔现象学不仅仅是讨论意识奠基作用的合法性哲学，而是

为人类丰富多样的具体知识找到一个基础的具体性 -根源性哲学。
7
合法

性哲学把意识和逻辑作为哲学的主要主题；而在胡塞尔哲学中，意识和

逻辑的奠基作用是其讨论具体世界的起点，自我的特殊性在于其是世界

本身丰富性的“伴随”与承载。
8

3  道恩·威尔顿：《另类胡塞尔》，靳希平译，复旦大学出版社，2024 年，第 33 页。

4  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 990 页。

5  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，王炳文译，商务印书馆，2017 年，附录二，第 433 页。

6  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 11 页。

7  “ 胡塞尔的问题不是康德的问题；康德提出的是客观的可能意识的正当性的问题 …… 胡塞尔的问题则是

世界根源的问题，可以说它是包含在神话、宗教、神学、本体论中的问题 …… 因此现象学还原是摆脱了自然

态度的限制的主体自身的一种转化，作为世界的部分隐存于自身之中的主体被发现为世界之基础。” 参见：

Eugen Fink, Studien zur Phänomenologie 1930-1939, Martinus Nijhoff, The Hague, Netherlands : Springer Dordrecht, 
1966, 180-223.

8  参见胡塞尔对于纯粹自我的讨论。“ 纯粹自我必定能伴随我的一切表象 …… 纯粹自我可以进入任何未曾实

行的（在某种意义上不意识的、未苏醒的）意向体验。” 胡塞尔：《现象学的构成研究：纯粹现象学和现象学

哲学的观念第 2 卷》，李幼蒸译，中国人民大学出版社，2013 年，第 91 页。



·· 225 ···· 225 ··

黄政文	 危机时代的理性主义者——《反思的使命》中的胡塞尔形象

接着是胡塞尔求学年代与在哈勒担任私人教师年代的师长与好友

们，其中有老师卡尔·魏尔斯特拉斯（严格化微积分的创始人）、老师弗

兰茨·布伦塔诺（在哲学和心理学中重新引入了意向性理论）、老师卡

尔·施通普夫（影响了格式塔心理学、社会心理学的建立）、好友格奥尔

格·康托尔（数学集合论与数学公理化系统的创始人）、长辈物理学 -哲

学家恩斯特·马赫、笔友戈特洛布·弗雷格（分析哲学与现代数理逻辑

的创始人）。胡塞尔本人也受到它们的影响，辗转于数学、物理学、哲

学、心理学、逻辑学等诸多知识领域。

胡塞尔的早期思想涓流，在胡塞尔哈勒时期一齐汇入了《逻辑研究》

这条大河里。一方面，接受数学教育和逻辑学教育的胡塞尔，要通过逻

辑研究的努力，通过在逻辑意识中、在逻辑思维的体验联系中进行的意

义给予或认识成就的回复，澄清纯粹的逻辑学观念。另一方面，胡塞尔

的“逻辑学”不是一门与人类无关的形式化学科，而正是“人类精神本

身”9
。通过反驳逻辑的心理主义，反驳过度的怀疑论，

10
人类精神的客观性

和真理性重新得到确定，意向性中得到认识的纯粹观念也具备了超越论

性。
11

而在《作为严格科学的哲学》中，通过反驳自然主义与历史主义，

胡塞尔进一步和各种类型的相对性哲学划清界限，恢复了真理性和有序

性的地位。
12
笛卡尔曾经在他的时代以“有序的”哲思者作为其沉思对话

的基本前提对象，这种理想在 19 世纪以来被否定乃至视为危险，而胡塞

尔恢复了这种理性原则。
13
理性心灵天然地是接受现象的载体，而当心理

主义把心灵活动简单还原为一种客观主义和生理 -心理的机械运作，
14
当

历史主义简单地把洞见取消为一种均值的相对意见之后，理性心灵就将

失去合法性，哲学便倒向一种过度的主观主义：主体不再能宣称自己看

9   倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 86 页。

10  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 90 页。

11  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 93 页。

12  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 296 页。

13  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 295 页。

14  胡塞尔：《哲学作为严格科学》，倪梁康译，商务印书馆，2010 年，第 15 节。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 226 ··· · 226 ··

见了事物本身，而只能受困于心理 - 历史自我所提供的表象。
15
而当胡塞

尔反驳了心理主义与历史主义等相对主义变种、使得人们重新确立对有

序性和真理性的信心之后，实际上胡塞尔不是在恢复某种自大的心理主

体，而是恢复了人类认识世界的自信。如此一来，观看人类精神本身与

“事物本身”的眼睛便被重新激活了，人类体验和原初的被给予性获得了

稳固的地基，而在这地基之上获得的人类理解将会是直观的、清楚明白

的——而这一事业正是笛卡尔所期盼开创的。理性在一个新的地基上，

结合着丰富的被给予方式的多样性重新开始了自己的事业。“哲学的真正

成就就必定在于：它回溯到最终的起源上，它通过哲学直观，即哲学的

本质把握，无须推理和证明的辅助，借助于直接的看而获得大量最为严

格的奠基性认识。”
16

二、胡塞尔多面性中的同一二、胡塞尔多面性中的同一

先从多样性出发，而后自如地被胡塞尔自身的视野发挥权能性统摄

为一：时代先声 -知识变迁 - 思想汇集 -著作现身……这一布局的好处，

用作者本人在后记中援引胡塞尔的话来说就是：“不是迷失在伟大哲学形

成于历史的发展联系之中……而是按其本己的精神内涵来对我们产生推

动作用……如果我们能够观入这些历史上的哲学之中，能够深入到它们

的词语和理论的灵魂之中，那么就会有哲学的生命连同整个活的动机的

财富和力量从它们那里涌向我们。”
17

《反思》第一卷全书都延续了这一谋篇布局。例如，在第一卷的收尾

部分（“弗莱堡退休后的岁月”），同样的结构继续发挥着作用。作者通

过胡塞尔圈子中的多方描述、演讲稿、手稿书信往来（资料、历史、观

点），刻画了一个终身保持“反思”性的胡塞尔形象，这种反思使得胡塞

尔毕生都在理性的指引下不断地进行自我挑战和自我调整（理性的统一

性）。
18
例如，作者在关于胡塞尔的七十岁生日宴会的材料整理中，在文

15  胡塞尔：《哲学作为严格科学》，第 69 节。

16  胡塞尔：《哲学作为严格科学》，第 92 页。

17  胡塞尔：《哲学作为严格科学》，第 97 节。

18  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，后记。



· · 227 ··· · 227 ··

黄政文	 危机时代的理性主义者——《反思的使命》中的胡塞尔形象

末特别提到了胡塞尔对其早年恩师魏尔斯特拉斯的强调，表明了胡塞尔

对于严格论证的着迷、对于“用纯朴的、但对无成见者来说绝对明晰的、

不再给模糊性留下空间的考察”来论述哲学、对“哲学作为严格科学”

等现象学理想的一贯坚持。

这一描写还进一步呼应了作者此前对于胡塞尔“哲学作为严格科学”

这一理想的讨论。“哲学本质上是一门关于真正开端的、关于起源、关于

万物之本的科学……”
19
作者认为胡塞尔一生从未放弃过这个哲学观。曾

经有一些观点认为后期胡塞尔似乎放弃了这种哲学理想，而作者借助更

全面的胡塞尔后期书信以及伽达默尔、朗姆贝克等学者的考证得出结论：

胡塞尔《危机》笔记中关于“哲学作为严格科学这一梦已经破碎”的这

种表述并非他本人所言，而是在引述当时的流行观点；而他对于哲学奠

基性的坚持态度在与他人书信一再坚持哲学的奠基性：“借助超越论现象

学……实现一门作为普全科学的哲学的观念。”
20

胡塞尔式理性主义的丰富 -同一结构持续地展示他的魅力。借助与

人类学家列维 -布留尔的通信，胡塞尔表达了人类学与生活世界现象学

的共鸣性。胡塞尔不是简单粗暴的把布留尔的人类学体系塞入自己的生

活世界现象学之中，而是从布留尔“作品本身”出发，高度评价了布留

尔“关于人类学的事实”的科学，“作为各种民族心理学之总和的人类精

神科学”，认为布留尔处理了复数的、具体化的民族心理学和人类精神。

但是，胡塞尔的博学眼光从中看出了一种“超理性主义”的共鸣可能，

看到了一种摆脱旧有理性主义，抵抗神秘主义和非理性主义的可能性。
21

正在这个意义上，胡塞尔才宣称在布留尔人类学之中找到了类似于超越

论现象学的结构，并视布留尔为知己，宣称他完成了自己生活世界现象

学的提纲。之后不久，胡塞尔发表了他的著名的最后出版物《欧洲科学

的危机与超越论的现象学》。作者敏锐地援引 E·米尔曼对《危机》的评

论来强调：胡塞尔的危机意识是对时代危机的敏锐察觉，但是在更根本

19  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 294 页。

20  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 295 页。

21  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 784 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 228 ··· · 228 ··

的意义上，《危机》是胡塞尔一以贯之的理性意识对人类知识总体上的不

稳定性的风险预警。

《危机》的历史是切切实实的人类知识史，胡塞尔没有在讨论某种历

史神话与历史寓言，胡塞尔关切的是真实的科学史问题。胡塞尔在《危

机》中指出，现代科学区别于传统科学的根本特点在于，它追求一种语

言来描述和给出一个真正意义上的客观世界、观念对象性的无限的总体，

一种真正的无限性。在这种追求中所出现的“关于一种合理的无限的存

在整体以及一种系统地把握这种整体的合理的科学的这种理念”的构想 ,

是一种前所未闻的新事物，一种杰出的成就。
22
这种构想最后通过由伽利

略奠基的数学语言而被实现，伽利略通过把自然数学化，把实体转化为

形状、把形状转化为“测量”，而使得数学语言可被用于对世界的整体描

述，甚至某种程度上成为了描述自然的唯一语言。不过，这种成就的另

一面正是“危机”，因为除却“形状”，自然中还存在着“充实”，充实无

法被直接转化为形状而只能间接转化——然而数学对于充实性只能采取

间接描述这一缺点，在现代“科学繁荣”的迷惑下遭到了无视，
23
以至于

关于“质”的哲学被“量”的哲学所压制和贬低。

胡塞尔认为这种第一性对第二性的压制、和对这种压制的不自觉反对

构成了伽利略以来的现代哲学的论述主轴。而现象学正是作为一种试图全

面恢复“质的哲学”的地位的运动而登上历史舞台。一旦人们遗忘了不可

被测量化的“质”的重要性，也会遗忘直观、判断力以及原初体验的重要

性，那么哲学的明晰性和哲学洞见也会随着失去奠基。所以，胡塞尔论述

现象学作为应对科学危机的哲学，不是因为胡塞尔把现象学看成某种科学

哲学，而是因为现象学始终是一种“人的哲学”。
24
 正如作者所强调：胡

塞尔的历史意识根本上又是现象学的而非单纯历史学的：胡塞尔要为人类

知识谋求主观性依据，他在为了人类的知识谋求意义而斗争着。
25

22  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 34-36 页。

23  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 18 页。

24  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 802 页。扎哈维在胡塞尔哲学中也找到了一种始终的实践性动机，

一种负责与自我负责的动机，参见扎哈维：《胡塞尔现象学》，李忠伟译，商务印书馆，2022 年，第 93 页。

25  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 798 页。



· · 229 ··· · 229 ··

黄政文	 危机时代的理性主义者——《反思的使命》中的胡塞尔形象

三、胡塞尔哲学的时代交锋三、胡塞尔哲学的时代交锋

《反思的使命》第二卷“胡塞尔与他人的交互思想史”中，胡塞尔的

形象则更多是通过与他人思想的直接对比，在交流和交锋中碰撞得到彰

显的。

在第二十一章“胡塞尔与柏拉图：现象学与观念论”中，胡塞尔

表现为一个最低限度的柏拉图主义者：胡塞尔批判性地继承并改良柏拉

图的观念论。数学出身的哲学家难免在一定程度上持一种柏拉图主义立

场，胡塞尔式柏拉图主义可贵的地方是没有被柏拉图观念论中的形而

上学观念实在主义影响。作者在两方面强调一方面：胡塞尔通过回溯

柏拉图“ἰδέα”概念中“观看”的含义，把实在论观念还原为“观念直

观（Ideation）”、“观念化抽象（ideierende Abstraktion）”与“本质直观

（Wesensschau）”等具体的现象学操作从而摆脱了观念论的本体论弊病；
26

于另一方面，胡塞尔把观念论理解为“观念和同一”，一条延绵的线，在

时间之流和生命之流上涌动的“纵意向性”，这条延绵之线远离每一种先

天本体主义，具备着发生学和历史性维度。
27
在合理地反思、改良了观念

论之后，胡塞尔还保留了柏拉图主义的理性遗产：对“观念”的追求意

味着对正确认识、对“逻辑”、对客观科学的接近；“纯粹合乎理性的精

确规定”的思维方式始终是经验的测量标准。
28
对于严格规定下的本质的

可显现性的追求，使得胡塞尔的观念论区别于本体论意味与神学意味的

观念论理解，而远离了倒向神秘主义的可能。

《反思》第二卷第三十一章“胡塞尔与哥德尔”也强调了胡塞尔现

象学与神秘主义解释之间的距离。哥德尔多次谈及一种宗教式的“顿悟”

体验，并认为胡塞尔也经历了这种顿悟式的决定性时刻，而倪梁康教授

认为，胡塞尔哲学中的“领悟”与宗教体验是分开的，是一种理智推演

的知性直观，或者一种经历系统学习之后的认知转变过程。“将胡塞尔的

26  倪梁康：《反思的使命》，第二卷，商务印书馆，2024 年，第 647 页。

27  倪梁康：《反思的使命》，第二卷，第 654 页。

28  倪梁康：《反思的使命》，第二卷，第 656 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 230 ··· · 230 ··

观念直观的明见、明证理解为某种一劳永逸的、颠覆性的‘突然开悟’，

是一种可能会误入歧途的想法。”
29
进一步，作者提出如果要在现象学角度

认真分析“顿悟”何为的话，也只能把顿悟体验作为一种“感觉（Sinn/

sense）”来分析，而不能把顿悟作为一种身体意味的“第六感官”，因为

胡塞尔现象学以及观念直观的方法，究其根本“属于意识哲学而非身体

哲学”。
30

《反思》第二卷第三十章“胡塞尔与他的法国弟子”中，作者则列举

出了胡塞尔对于“宗教现象学”的不甚积极的评价——“与我的意义上

的现象学毫不相干”“他（列维纳斯）将我的现象学与海德格尔的现象学

置于同一个层面，因此也就剥夺了我的现象学的本真意义”“……向旧的

哲学朴素性的精神回落”“自从我内在的转折发生以来，没有人再与我同

行”。
31
如果从胡塞尔的评价出发，简单地认为科瓦雷和列维纳斯等人没

有理解胡塞尔，或者认为“宗教现象学”偏离了理性主义，是不公允的。

但是我们可以从中看出胡塞尔想要维护的那种理性主义的特殊性。胡塞

尔的不满意的地方在于，其认为现象学的法国阶段，乃至整个“现象学

运动”，都没有跟上他的“超越论转向”，而在某种程度上回到了未经反

思的经验性之中，这种“向旧的哲学朴素性的精神回落”导致了误解和

混乱。
32

无论是把现象学奠基于宗教、身体还是此在，对胡塞尔而言都是不

够彻底的，因为现象学还原是一种不能停止于某一处的还原，而是“一

种我们断然决定采取的习惯的态度，因此绝不是一种短暂的和偶然地个

别地重复的活动。”
33
当现象学还原停滞于某种经验性之后，它就失去了其

有效性。同时，彻底的现象学还原所给出的超越论现象学，将整个世界

的全部都彻底变成了有待考察的丰富“现象”，而个别性的、阻碍性的

29  倪梁康：《反思的使命》，第二卷，第 882 页。

30  倪梁康：《反思的使命》，第二卷，第 884 页。

31  倪梁康：《反思的使命》，第二卷，第 859-860 页。

32  倪梁康：《反思的使命》，第二卷，第 860 页。

33  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 190 页。



· · 231 ··· · 231 ··

黄政文	 危机时代的理性主义者——《反思的使命》中的胡塞尔形象

“意见”会妨害对现象的认识。而宗教现象学等后胡塞尔的现象学解释，

对于胡塞尔而言，或许意味着要把某种经验作为最高经验而确定下来的

风险，这种风险对于他所追求的彻底性和奠基性而言是互相排斥的。

四、胡塞尔的理性主义危机方案四、胡塞尔的理性主义危机方案

什么是“危机”？用斯蒂格勒在《西方的没落》中总结，“危机”是

现代性在发展到其成熟阶段之后，文化与文明陷入了一种“衰老”和

“贫乏”，
34
思想满足于单纯的事实性以及互相孤立的分科化知识。胡塞尔

的观点一方面呼应着斯蒂格勒关于思想贫乏的现代性诊断，一方面又超

越了《西方的没落》的历史命定论。

当胡塞尔在《逻辑研究》中反对心理主义时，他反对的是现代性哲

学对客观真理的不信任；当胡塞尔在《严格科学》中反对实证主义时，

他反对的是数据化科学对理性洞见的抛弃；这些反对驱动胡塞尔在《欧

洲科学的危机与超越论的现象学》中试图把“量”的观念的再度“充实”

化。把真理消解为“集体共识”和心理习惯，把事物简化为均质化的物

体测量和相对化的历史判断，是人类理性过度自我限制的结果。胡塞尔

指出，这是由于起源于笛卡尔、发展于休谟、完善于康德的合法性哲学

虽然指出了理性的危险和不足，克服了传统理性主义和近代科学中的朴

素的客观主义，逐步靠近真正的超越论理性并恢复被自然主义所遗忘的

“原初的主观性”
35
——最后却没有真正拯救理性，而是被经验主义残余所

束缚了。
36
康德恢复了人的主观性，却拒绝了心灵的直接性，否认原初自

明的可能，从而使得“理性 -世界”之间的直接通道被限制。

胡塞尔认为这种束缚由于两种忽视而造成：没有意识到“生活世界”

预设，以及缺乏直观方法。胡塞尔通过讨论认识活动中的“周围生活世

34  斯宾格勒：《西方的没落》，吴琼译，成都：四川人民出版社，2020 年，第一章导言。

35  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 128 页。

36  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 145-147 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 232 ··· · 232 ··

界”指出了认识过程中的被动与匿名是合法的，
37
通过直观方法的赢回取

消了康德系统中的迂回性建构而代之以描述性分析，从而把感性和概念

重新结合起来而获得了“范畴直观”，恢复了理性能力直接参与世界的

可靠性并给出操作方法。对这样一种直接的理性能力的维护构成了胡塞

尔哲学的一大主轴，《反思的使命》把胡塞尔对直观和理性直接性的维护

称之为“为人的意义而斗争”。
38
通过赢得人的意义，拒绝一个与人无关

的世界，
39
胡塞尔给出了一条与现代性危机中思想的均质化倾向作斗争的

道路。

而相比于斯宾格勒的《没落》，胡塞尔《危机》中所坚持的理性

主义原则也使得他避免了投身于一种“衰败美学”的诱惑。《反思的使

命》强调了胡塞尔哲学的危机意识没有走向悲观，是因为胡塞尔意识到

与危机密切相关的是对人类认识能力的绝望以及在世界观中向非理性主

义的突变趋向：“理性本身及其要把握的存在者越来越变得令人难以理

解……在这种发展中成长起来的我们现代人，正处于在怀疑论的洪流中

沉没因而放弃我们自己的真理的巨大危险之中”。
40
一旦抛弃了对危机解

决的可能性，人就会同时放弃解决问题的理性方法而采取更具备诱惑力

的方案 —— 例如斯宾格勒美学化和先知式的反理性主义。胡塞尔希望展

现出一种明确的规范性且理性的目的论方法，所以，区别于《没落》中

对于现代性危机而采取的“接受死亡”的审美性方案，《危机》的主题

词汇是“复兴”
41
。斯宾格勒的“命运论”当然是一种可以接受的审美的

历史建构而不仅仅是悲观虚无论调，但是现象学借助对于“原初构建”

（Urstiftung）的不断回溯，提供了一种可供实践的历史理性态度。

37  胡塞尔指出那些“不言而喻的东西”构成了哲学分析的底层，而认识的被动性与接受性使得自我不应该

追求彻底的解释而是保留哲学解释中的适当的 “ 匿名 ” 特质，参见胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现

象学》，第 142 页。

38  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 802 页。

39  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 802 页。

40  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 26-27 页。

41  Benjamin Ogden, “Decline or Renewal: Husserl’s Confrontation with Spengler and the Possibility of 
Soteriological Teleology”, in: The Apricot, (2024): 4,22-43.



· · 233 ··· · 233 ··

黄政文	 危机时代的理性主义者——《反思的使命》中的胡塞尔形象

在《反思的使命》中，作者注意到以王浩、哥德尔为代表的先验理

性主义者质疑《危机》引入历史性是否背离了纯粹的理性；而作者强调，

对历史的注意恰恰构成了超越论现象学的重要部分：对于意义构成、内

意义结构以及现象学伦理的发生现象学式的补充和完成。
42
正是在历史和

文化中，在真实的时间中，对于主体性之谜的解决才被补上最后一块拼

图——因为现象学主体从来不是孤立主体而是世界中的参与者。现象学

把人类历史和自我历史解释为一种有朝向的沉积。在沉积之中没有固定

的结论，意识随时可以重新开始，但是却也不是任意的开始，需要在我

们的历史和沉积所给出的方式和视野中开始。我们超越了世界信仰，还

试图超越种种累计在我们身上的意见和习惯。但是当我们一旦超越了它

们，又会重新开始落入其中，因为那些被悬置的部分不是彻底的“多余

物”，而是自我与人类不可轻易放弃的部分；但是，这种返回不是重复和

回退，因为经过现象学训练，根本上的转变已经发生：我们不再被唯一

地约束在惯性之内，而是保有了一种朝向不同的可能性的能力，通过把

生活世界追溯到“原初构建”而从中获得反思与复兴的能力。

由此，我们也可以来回答最后一个本文需要讨论的最后一个问题：

胡塞尔在什么程度上是一个理性主义者。

结语结语

如果我们简单地说胡塞尔坚持着理性主义，坚持着真理性和人类认

识能力的乐观性，这种结论是不充分的。如《危机》编者前言所述：“即

使《危机》一书是以一些使胡塞尔作为伟大的理性主义者的继承人出现

的论述结束的，这也不应该诱使人们以一种片面的观点去理解他。这里

需要做的，宁可说正是领会和理解他的思想的潜藏的多样性。”
43
越来越多

的研究表明，胡塞尔关于现象的匿名、自我的断裂、意识肉身性等问题

的讨论是其哲学不可被忽视和收编的不安定因素，以至于某种意义上胡

42  倪梁康：《反思的使命》，第一卷，第 798-801 页。

43  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 9 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 234 ··· · 234 ··

塞尔可以被认为是“20 世纪最初的后现代思想家”。
44
忽视胡塞尔哲学中

的“后现代气质”不仅不利于理解胡塞尔本人，也不利于把胡塞尔和丰

富多样、具备更多的激进性的现象学运动整体联系起来。

所以，胡塞尔的理性立场不是在一种永恒的传统哲学氛围中被保存

的，而是在一种具有张力的思想冲突中被胡塞尔一再坚定选择的。《反

思》多次提及胡塞尔思考与写作的痛苦、停滞和怀疑，直接看来这是由

于胡塞尔在创作过程中的难产和自我批判；而在更深层次上，这种痛苦

正是胡塞尔在反思中不断被思想和时代的多种张力互相撕扯的体现。胡

塞尔不仅仅在面对时代的危机，他也在面对自我的危机（或者说这两种

危机本就有着同一种来源）——主观感性与客观真理、逻辑学方法和心

理学方法、本质还原和超越论还原、现象本身的自明与不自明、知识结

构与自我结构的先验性与具体性……在一片昏暗的处境中不断越过种种

自我怀疑和互相冲突，
45
胡塞尔终于把自己现象学锻炼为一种“在断裂中

寻找延续”的“超理性主义”。

描述性哲学家指责胡塞尔回到了观念论，现象学后学不认同胡塞尔

的认识论倾向，先验哲学家指责胡塞尔晚年选择了“历史主义”；然而读

毕《反思》全书，读者便可以发现，胡塞尔始终没有背离他的哲学理想：

他一生都坚持着一种彻底的、奠基性，也是开放性的反思使命。胡塞尔

始终是一位理性主义者，但是他的理性主义是与时俱进而不断变化的，

他不用理性主义固守传统哲学的观点，而是用理性主义面对各种新的现

象并扩展理性主义的内涵。胡塞尔现象学的描述方法是对现象本身的忠

实，而观念论转型是胡塞尔对主体性的重新发现；胡塞尔哲学中的认识

论成分是找到一种面对世界现象的自我基点，而晚年胡塞尔的历史意识

则是基于胡塞尔对世界本身的伦理责任承担以及现象学发生的自然完成。

这些看似互相区别的不同侧面实际上共同指向胡塞尔的“乐观精神”：恢

44  今村仁司 [ 等 ]：《马克思、尼采、弗洛伊德、胡塞尔 —— 现代思想的源流》，河北教育出版社，2002 年，

第 199 页。

45  胡塞尔这样评价自己的哲学发展：“ 他对我来说是在我对无把握、不明晰的状态下为了精神的生与死而进

行的搏斗：一种完全个人的、尽管与哲学精神性的存在相关的搏斗。” 参见倪梁康：《反思的使命》，第一卷，

第 1 页。



· · 235 ··· · 235 ··

黄政文	 危机时代的理性主义者——《反思的使命》中的胡塞尔形象

复人类面对物理上急速膨胀、精神上不断萎缩的现代世界的意义性，恢

复人类对直接理性能力的认可。这种不断超出自身却又延续了自身的气

质，正是“现象学反思”的特征。

在危机化的当下时代，在各种命运交汇之际的历史时刻，胡塞尔

“危机 -多面 -理性”这一特征将会越来越重要——危机（Krisis）意味

着挑战、危机意味着转折、危机意味着超越的可能。越是在危机时代，

世界越需要一种现象学式的认识：“世界是我们公共的世界，必然是在存

在上有效的”、“关于世界的普遍科学……真理本身的总体”。
46
胡塞尔不

再允许理性再被抽象划分为“理论的”“实践的”“审美的”：一方面，理

性是各种各样的“观看”本身，是一切明证的原初被给予性
47
；更进一步，

理性就是理性自身，在这种“理性自身”的内立性（Innestehen）48
下人类

作为“应当 -存在”而生活，按照一种先验而具体的原则实现自身理解；

最终，在“个人人格”完满的基础上，作为共同体的人类整体也应当要

达到越来越完满的实现——实现对自身的哲学式理解。
49

黄政文

湖南大学岳麓书院哲学系

46  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 330-331 页。

47  胡塞尔：《纯粹现象学通论：纯粹现象学和现象学哲学的观念，第 1 卷》，李幼蒸译，人民大学出版社，

2013 年，§136-§137。

48  内立性是海德格尔在《哲学论稿》中形容 “本有 ”的术语，一方面含有自我挺立、自我实现、自我更新的含义，

一方面与海德格尔现象学中的 “ 真理 ” 概念相互联系，指认识整体的自然展开。

49  胡塞尔：《欧洲科学的危机与超越论的现象学》，第 334-338 页。



Eksistenz | Vol. 4 (December 2025)

· · 236 ··· · 236 ··



·· 237 ··

Ma Xiaohu

Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις:
Eine vergleichende Betrachtung von Marx’ Kapital 

und Heideggers Sein und Zeit

Zusammenfassung: Der vorliegende Text schlägt einen Perspektivenwechsel 

vor von der Praxis zur δύναμις, um vor diesem Hintergrund Marx’ Das Kapital 

und Heideggers Sein und Zeit zu vergleichen. Es wird argumentiert, dass 

Heideggers Begriff des „Umgangs“ zwar die ursprüngliche Mensch-Ding-

Beziehung im handwerklichen Zuhandenen zutreffend beschreibt, seine 

Potentialitätsphilosophie – das „Dasein als Seinkönnen“ – jedoch abstrakt und 

unkonkret bleibt. Demgegenüber konkretisiert Marx den Potentialitätsbegriff 

durch die Kategorie des „Arbeitsvermögens“. Er legt dar, wie die 

kapitalistische Produktionsweise dieses Arbeitsvermögen nicht etwa erhält und 

entfaltet, sondern systematisch zerstört. Damit erweist sich Marx’ Analyse der 

Bedingungen der Aktualisierung bzw. Zerstörung des Arbeitsvermögens als 

wesentlich konkreter und tiefgreifender als die Konzeption des Seinkönnens 

bei Heidegger.

Abstract: The present text proposes a shift in perspective from praxis 

to δύναμις (dynamis) in order to compare Marx’s Capital and Heidegger’s 

Being and Time against this background. It argues that Heidegger’s concept 

of “Umgang” (dealings or handling) accurately describes the primordial 

human-thing relation within the context of ready-to-hand craft activity, yet his 

philosophy of potentiality – “Dasein as being-possible” (Seinkönnen) – remains 

abstract and lacking concreteness. In contrast, Marx concretizes the concept 

of potentiality through the category of “labour-power” (Arbeitsvermögen). 



·· 238 ···· 238 ··

He demonstrates how the capitalist mode of production does not preserve and 

unfold this labour-power, but systematically destroys it. Consequently, Marx’s 

analysis of the conditions for the actualization or destruction of labour-power 

proves to be far more concrete and profound than Heidegger’s conception of 

being-possible (Seinkönnen).

Keywords: Heidegger, Marx, Vermögen, 

摘 要：本文通过从“实践”到“潜能”(dynamis) 的视角转换，对

马克思的《资本论》与海德格尔的《存在与时间》进行了互文性解读。

文章指出，海德格尔的“交道”概念虽在手工业时代背景下描述了人与

物的原初关系，但其“此在即是能存在”的潜能哲学仍具抽象性。与之

相对，马克思通过“劳动潜能”这一范畴将潜能概念具体化了。他深刻

揭示了资本主义生产方式如何系统性地阻碍劳动潜能的保存与实现，反

而导致其萎缩与消亡。因此，马克思对劳动能力（Arbeitsvermögen）实现

或毁灭条件的分析，相比海德格尔“此在作为能存在”的观念，要更为

具体和深刻。

Arbeitsvermögen, Praxis 

Es fällt uns leicht, die „Praxis“ in Sein und Zeit zu verstehen: Heidegger 

verweist in § 15 ausdrücklich auf den griechischen Begriff πρᾶξις und 

transformiert ihn zu „Umgang“. Obwohl Heidegger den „Umgang“ als die 

ursprüngliche Beziehung zwischen Mensch und Zeug versteht, möchte er sich 

innerhalb des dualistischen Rahmens von Praxis und Theorie gerade nicht 

darauf festlegen, zwischen beiden eine Rangordnung zu etablieren. Vielmehr 

umfasst Heideggers „Umgang“ von Anfang an alle drei aristotelischen 

Tätigkeiten – also ποίησις (Herstellen), πρᾶξις (Handeln) und θεωρία 

(Betrachten); jede von ihnen kann als „Umgang“ gelten.

In diesem Zusammenhang weist Chen Jiaying darauf hin, dass Heideggers 

Auffassung darin besteht, dass jede Aktivität (im aristotelischen Sinne der 

drei Arten) sowohl einen kognitiven als auch einen operationalen Anteil 



·· 239 ···· 239 ··

Ma Xiaohu	 Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις

enthält.1 Damit ist diese Einsicht geeignet, eine bestimmte Debatte über Praxis 

zu beenden – nämlich die Frage, ob entweder die Theorie oder die Praxis 

priorisiert wird. Darüber hinaus ist bekannt, dass Sein und Zeit aus Heideggers 

Aristoteles-Interpretationen in seinen Vorlesungsmanuskripten hervorgegangen 

ist, wobei dem Manuskript des Wintersemesters 1924– 25 zu Aristoteles (GA 

19) besondere Aufmerksamkeit beigemessen wird. Trotzdem weisen Nie Minli

und Yu Zhenhua in ihren Arbeiten darauf hin, dass die aristotelische Dreiteilung

an zentralen Stellen nicht haltbar ist: beispielsweise hat ποίησις (Herstellen)

einen externen Zweck, während πρᾶξις (Handeln) einen internen Zweck

besitzt. 2 Ferner habe ich in einigen Artikeln dargelegt, dass sich zwar τέχνη

(Technik), φρόνησις (praktische Weisheit) und σοφία (theoretische Weisheit)

begrifflich unterscheiden, für den Menschen in der Realität jedoch der ideale

Zustand darin besteht, über alle drei Vermögen zu verfügen.3

Insofern scheint mir, dass die Diskussionen zur „Praxis“ – also die 

von Heidegger eröffnete und von Arendt sowie Gadamer weitergeführte 

zeitgenössische Wiederbelebung der aristotelischen Praxisphilosophie – 

im chinesischen akademischen Raum der letzten zehn Jahre bereits ein 

beachtliches Ausmaß erreicht haben, auch wenn die Möglichkeit vertiefter 

Forschung selbstverständlich offenbleibt. In meiner Lektüre und Reflexion 

der letzten beiden Jahre bin ich jedoch zu einer vorläufig vielleicht noch 

ungewöhnlichen Einsicht gelangt: Heidegger zufolge kennzeichnet der Umgang 

die ursprüngliche Beziehung zwischen Mensch und Ding. Das ist zwar richtig, 

gilt jedoch nur unter einer bestimmten historischen Bedingung – nämlich der 

1  Vgl. Chen Jiaying ( 陈嘉映 ): „Praxis/Besorgen und Theorie“ (《实践 / 操劳与理论》), in: Journal of Tongji-
Universität, 2014, Heft 1, S. 15–23.

2  Vgl. Nie Minli ( 聂敏里 ): „Ein aristotelisches Dogma der Handlungseinteilung“ (《亚里士多德关于人类行动

划分的一个教条》), in：Moral und Zivilisation, 2022，Heft 5, S. 130–147; vgl. Yu Zhenhua ( 郁振华 ): „Über drei 
Arten von Weisheit“ (《论三种智慧》), in: Journal der Ostchina-Normaluniversität, 2020, Heft 5, S. 53–67.

3  Vgl. z. B. Ma Xiaohu ( 马小虎 ): „‚Wissenschaft um der Wissenschaft willen‘ im Zeitalter der Massen“ (《大众时

代的 “ 为学术而学术 ”》), in: Zeitung für Sozialwissenschaften, 27. Sept. 2021.



·· 240 ···· 240 ··

des handwerklichen Zeitalters. Genau hier setzt Marx an. Auch Das Kapital 

betont die dem menschlichen „Arbeiten“ im Vergleich zu tierischen Instinkten 

eigene Überlegenheit. Arbeit ist indes nicht per se etwas Gutes nach dem 

Motto „je mehr, desto besser“. Unter den Bedingungen der Manufaktur und 

der maschinellen Großindustrie, das heißt innerhalb der kapitalistischen 

Produktionsweise, bedeutet übermäßige Arbeit vielmehr die physische und 

psychische Zerstörung der Arbeiter und stellt keineswegs eine ursprüngliche 

Beziehung des Menschen zu den Dingen dar.

In § 15 von Sein und Zeit heißt es: „Je weniger das Hammerding nur 

begafft wird, je zugreifender es gebraucht wird, um so ursprünglicher wird 

das Verhältnis zu ihm.“ 4 Jedoch erwähnt Heidegger später die „einfachen 

handwerklichen Zustände“ 5, was darauf hindeutet, dass er sich der 

Anwendungsgrenzen des in diesem Paragraphen postulierten „Vorrangs 

des Umgangs“ durchaus bewusst war. Im Kapital wird Adam Smith zitiert: 

„Ein Mensch, der sein ganzes Leben in der Verrichtung weniger einfacher 

Operationen verausgabt ... hat keine Gelegenheit seinen Verstand zu üben ... 

Er wird im Allgemeinen so stupid und unwissend, wie es für eine menschliche 

Kreatur möglich ist.“6 Für Marx wurde die „Gesamtarbeit“ der Handwerkszeit 

durch die „gesellschaftliche Kombinationsarbeit“ der Manufaktur und 

maschinellen Großproduktion ersetzt; Teilarbeit führt zum Niedergang der 

„Arbeitsvermögen“ der Arbeiter.

Marx definiert „Arbeitsvermögen“ im Kapitel „Kauf und Verkauf der 

Arbeitskraft“ folgendermaßen: „Unter Arbeitskraft oder Arbeitsvermögen 

verstehen wir den Inbegriff der physischen und geistigen Fähigkeiten, die in der 

Leiblichkeit, der lebendigen Persönlichkeit eines Menschen existieren und die 

4  Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tübingen: Max Niemeyer Verlag 1967, S. 69.

5  Ebd., S. 70.

6  Karl Marx, Das Kapital. Kritik der Politischen Ökonomie. Erster Band Hamburg 1867 (MEGA2 II.5), Berlin: Dietz 
Verlag 1983, S. 295.



·· 241 ···· 241 ··

Ma Xiaohu	 Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις

er in Bewegung setzt, so oft er Gebrauchswerte irgendeiner Art produziert.“ 7 

Diese Definition bezieht sich tatsächlich auf drei Grundbegriffe: Arbeitskraft 

(AK), Arbeitsvermögen (AV) und Arbeitsfähigkeit (AF). Forschungen8 zufolge 

verwendeten die Manuskripte zum Kapital (wie das 1857– 58er Manuskript) 

hauptsächlich „Arbeitsvermgen“, seltener „Arbeitskraft“, und gelegentlich 

„Arbeitsfähigkeit“. In der Erstausgabe des Kapitals von 1867 wurde jedoch 

primär „Arbeitskraft“ (AK) verwendet. Die Definition selbst zeigt jedoch, 

dass Marx „Arbeitskraft“ (AK) und „Arbeitsvermgen“ (AV) als Synonyme 

behandelte.

Wir wissen, dass der Begriff der „Potenz“ bzw. δύναμις erstmals systematisch 

bei Aristoteles beschrieben wurde: Jede τέχνη (Kunst/Fertigkeit) ist ein wirkendes 

Vermögen; das bloße Besitzen eines Vermögens bedeutet noch nicht, dass es 

jederzeit und überall verwirklicht wird. In der deutschsprachigen Forschung werden 

üblicherweise Begriffe wie „Vermgen“ und „Kraft“ verwendet, um Aristoteles’ 

Potentialitätsbegriff zu übersetzen. Marx prägte im Prozess der Abfassung des 

Kapitals durch die Vorsilbe „Arbeits-“ die Begriffe „Arbeitsvermgen“ und 

„Arbeitskraft“. Chinesische Übersetzer des Kapitals übersetzen „Arbeitsvermögen“ 

mit 劳动能 und „Arbeitskraft“ mit 劳动力 . Gemäß der philosophischen 

Tradition können beide Begriffe als „arbeitsbezogenes Vermögen“ verstanden 

werden. Der Begriff „Arbeitskraft“ (AK) wird oft fälschlich mit der Person des 

Arbeiters oder der Arbeiterklasse gleichgesetzt und verliert so seine eigentliche 

Bedeutung als „Fähigkeit zu arbeiten“. „Arbeitsfähigkeit“ (AF) hingegen kann 

fälschlicherweise den Eindruck erwecken, dass seine Verwirklichung stets und 

überall möglich sei, sobald man es besitzt.

Im Mittelpunkt der folgenden Erläuterung steht die grundlegende Einsicht 

7  Ebd., S. 120.

8  Vgl. Xu Yang ( 徐 洋 ), „Über die Hauptinhalte und den akademischen Wert des zweiten Teils der historisch-
kritischen Marx-Engels-Gesamtausgabe (MEGA2)“ (《试论 < 马克思恩格斯全集 > 历史考证版（MEGA2）第二

部分的主要内容和学术价值》), in: Marxismus und Wirklichkeit, 2013, Heft 5, S. 64–78.



·· 242 ···· 242 ··

von Marx‘ Kapital: Das Arbeitspotenzial kann unter bestimmten Bedingungen 

verwirklicht werden, unter anderen Bedingungen kann es schrumpfen oder 

sogar zugrunde gehen. Diese Eigenschaft können wir als die Dualität von 

Verwirklichung und Latenz des Arbeitspotenzials bezeichnen. Es ist leicht 

zu erkennen, dass Aristoteles, Heidegger und Agamben diese Dualität der 

Potentialität bereits erwähnt haben, wenn auch in gewissem Sinne nicht in 

derselben Tiefe wie Marx; die drei Philosophen der Potentialitätsphilosophie 

betonen, dass jemand, der ein Potenzial besitzt, dieses nicht notwendigerweise 

jederzeit und überall aktualisiert; er kann durchaus ein Potenzial besitzen, ohne 

es auszuüben. Marx weist ebenfalls darauf hin, dass „Arbeitspotenzial“ nicht 

gleichbedeutend mit „Arbeit“ ist, vielmehr ist Letztere die Verwirklichung von 

Ersterem. Marx’ Tiefgründigkeit und Konkretheit bestehen jedoch darin, dass 

er nicht nur auf diese abstrakte Dualität von Verwirklichung und Latenz des 

Arbeitspotenzials hinweist, sondern eine spezifischere unter kapitalistischen 

Bedingungen herausarbeitet, nämlich den Mechanismus der Zerstörung des 

Arbeitspotenzials innerhalb der kapitalistischen Produktionsweise.

Die Erhaltung und Verwirklichung des Arbeitspotenzials erfordert 

bestimmte Bedingungen. Fehlen diese Bedingungen, wird das Arbeitspotenzial 

beeinträchtigt, bis es schließlich zugrunde geht. Die Herausbildung des 

Arbeitspotenzials erfordert Ausbildung und Erziehung; seine Erhaltung und 

normale Verwirklichung erfordert zunächst die Sicherstellung des physischen 

Überlebens des Arbeiters; die Arbeitszeit muss innerhalb bestimmter 

Grenzen bleiben, dem Arbeitermuss ausreichend Zeit für Erholung und 

sozialen Austausch verbleiben; der Träger des Arbeitspotenzials sollte über 

angemessenen Wohnraum verfügen, der den Familienbedarf deckt und mit 

Sonnenlicht und frischer Luft versorgt ist; bestimmte Formen des Arbeitsentgelt 

– etwa der Akkordlohn – können dazu führen, dass der Arbeiter unaufhörlich

zur Selbstausbeutung getrieben wird, was zur Schädigung und Zerstörung

seines Arbeitspotenzials führt; die Arbeitsteilung und Teilarbeit führen zwar zu



·· 243 ···· 243 ··

Ma Xiaohu	 Perspektivenwechsel von der Praxis zur δύναμις

gesteigerter gesellschaftlicher Produktivkraft, opfert jedoch das vollständige 

Arbeitspotenzial des Arbeiters, mindern sein intellektuelles Niveau und 

verursachen die Verarmung seines Arbeitspotenzials.

Daher ist es meines Erachtens beim Nachdenken über Sein und Zeit 

notwendig, die δύναμις mit der Praxis zu verbinden. Der Perspektivenwechsel 

von der Praxis zur δύναμις kann uns dabei helfen, Das Kapital und Sein und 

Zeit neu zu verstehen. Die Interpretation von Sein und Zeit erfordert nicht nur 

die Berücksichtigung von Band 19 der Gesamtausgabe, sondern auch von 

Band 33; die Hervorhebung des Möglichseins in Sein und Zeit – nämlich, 

dass das Dasein sein Seinkönnen ist – lässt sich auf die Interpretation der 

aristotelischen Potentialitätslehre in Band 33 der Gesamtausgabe zurückführen. 

Als Arbeitshypothese schlage ich folgendes vor: Die Potentialitätsphilosophien 

von Aristoteles, Heidegger und Agamben bleiben tendenziell abstrakt und 

metaphysisch. Marx’ Theorie des Arbeitspotenzials hingegen ist konkreter 

und tiefer; die kapitalistische Produktionsweise behindert die Erhaltung 

und Verwirklichung des Arbeitspotenzials und führt stattdessen zu dessen 

Schrumpfung und Zerstörung.

Xiaohu MA

Institut für westlichen Marxismus der 

Fakultät für Marxismus der Xi’an Jiaotong Universität



ISSN: 2940-1070 (PRINT), 2940-1739 (ONLINE)
Impressum: xenomoi Verlag, Heinersdorfer Str. 16, D-12209 Berlin
Phone: ~49(30)755 11 712, Email: info@xenomoi.de

Eksistenz




